
وع لزر ا حافظة  لعذراء  ا مريم  خورنة 
السابع العدد 

2025 كانون الأول 
VOL. 07 - DECEMBER 2025
Our Lady Guardian of  Plants

 
َ

ستحمِِلينَ
َ

»فَ
 
ً
 ابن�ا

َ
لِِدينَ

َ
وتَ

سََفمِِّيهِِ 
يََسوع«

)لوقا 1: 31(



دومارا  |  العدد السابع  |  كانون الأول 2025 2

Domara Magazine is a Parish Magazine, a quarterly religious and cultural magazine focusing on pastoral, 
faith, social, and cultural affairs. It is published by the parish of Our Lady Guardian of Plants Chaldean Catholic 
Church in Melbourne.
(1) All intellectual and property rights of the Domara magazine are reserved for the publishing house. (2) 
Copyright and ownership rights take effect upon the receipt of submitted material. (3) Authors are not allowed 
to publish submitted material anonymously. (4) All materials submitted to the magazine, whether published or 
not, will not be returned to their owners. (5) The magazine is not obligated to publish all received materials and 
reserves the right to choose the appropriate time to publish what it deems suitable. (6) Domara reserves the 
right to edit, correct, or delete any published materials, whether written, photographic, or advertisements, as it 
sees fit. (7) The magazine is not legally responsible for human errors (typographical, design, or printing errors). 
(8) The author of the article or topic bears the ethical and literary responsibility of providing the magazine with 
the necessary sources and evidence to support their article. However, Domara reserves the right not to publish 
articles or topics if the author fails to supply the sources and evidence used in their work. (9) Domara Magazine 
does not publish topics that have been previously published in other magazines, websites, or media outlets.
Guidelines for submitting to the magazine:
1. Include the full name of the author along with their mailing address, phone number, and email (if available). 
2. Submit the material in a printed hard copy, accompanied by an electronic version if possible.
3. Write in a clear and legible handwriting.

Domara
Journal of Our Lady Guardian of Plants Parish

Editor-in-Chief: Fr. Thair Sheikh
Deputy Editor-in-Chief: Momtaz Sako
Managing Editor: Mukhlis Khamo
Relegious Editor: Fr. Saleem Goga
Arabic Editor: Dr. Ameer Yousif
Editorial Support: Hind Goga
Editors: Youhana Bidaweed & Kaisser Youkhana
Published by: Our Lady Guardian of Plants 
Chaldean Catholic Church
Design & layout: Mukhlis Khamo
Printed by: Hellas Printing
Back Cover Photos: www.unsplash.com

Postal Address: Domara Magazine
Our Lady Guardian of Plants Chaldean Church
PO Box: 233 Campbellfield Vic 3061, Australia
magazine@chaldeanchurch.org.au
Ph: 61 3- 9359 2657  |  Fax: 61 3- 9357 4556

المحتويات

دومارا مجلة دينية ثقافية فصلية تعني بالشؤون الرعوية والإيمانية والاجتماعية والثقافية، تصدرها خورنة مريم العذراء حافظة الزروع 

في ملبورن. )1( جميع الحقوق الملكية والفكرية لمجلة دومارا محفوظة لدار النشر. )2( حقوق الطبع والملكية تصبح نافذة حال استلام 

المادة الُمُرسلة. )3( لا يحق للكاتب أن ينشر المادة الُمُرسلة بغير اسم. )4( جميع المواد الُمُرسلة لمجلة دومارا لا تعاد إلى أصحابها سواء نُُشرت 

أم لم تنشر. )5( مجلة دومارا ليست ملزمة بنشر كل ما يصلها، ولها حق اختيار الوقت المناسب لنشر ما تراه مناسباًً. )6( مجلة دومارا 

تحفظ حقها في: تعديل، تغيير، تصحيح وحذف ما تراه مناسباًً من المواد المنشورة سواء كانت تلك المواد: مكتوبة، صورة أو إعلانات. )7( 

مجلة دومارا ليست مسؤولة من الناحية القانونية عن الأخطاء البشرية )الطباعية والتصميمية( والمطبعية. )8( كاتب الموضوع أو المقالة 

يتحمل المسؤولية الأخلاقية والأدبية في تزويد المجلة بالمصادر والبراهين اللازمة لدعم مقالته، مع ذلك مجلة دومارا تحفظ حقها في عدم 

نشر المواضيع والمقالات في حالة عدم تزويدها بالمصادر والبراهين التي اعتمدها الكاتب في موضوعه أو مقالته. )9( مجلة دومارا لا تنشر 

مواضيع منشورة في مجلات أو مواقع أو وسائل إعلامية أخرى.

التلفون  في حالة الكتابة للمجلة يرجى مراعاة ما يلي: )1( كتابة اسم صاحب الموضوع أو المقالة كاملًاً مع ذكر العنوان البريدي ورقم 

والبريد الإلكتروني إن توفر. )2( إرسال المادة بنسخة ورقية مطبوعة وإرفاقها بنسخة إلكترونية إن أمكن. )3( الكتابة بخط واضح ومقروء.

خورنة عن  تصدر  فصلية  ثقافية  ديني�ة  مجلة 
ملبورن في  لكاثوليك  ا للكلدان  وع  لزر ا حافظة  لعذراء  ا مريم   

للمشاركة في النشر، يرجى إرسال المقالات والمواضيع على البريد الإلكتروني للمجلة:
magazine@chaldeanchurch.org.au

الموضوع
كلمة العدد / العنوان

الباب اللاهوتي / ميلاد النور الإلهي
دراساة نص / عمانوئيل )الله معنا(

شهداء الكنيسة / القديس اسطيفانوس
الليتورجيا الكلدانية / ظهور الرب
دراسات كتابية / يسوع في الهيكل

شخصيات مشرقية / القديس أغسطينوس والمانوية
آباء الكنيسة / ارستيدس: الفيلسوف والمدافع عن الإيمان

ثقافة عامة / الإدراك الحسي خارج الحواس
تأمل كتابي / المسيح قام.. حقاًً قام.. والمجد لله في العُُلى

الحياة الروحية / رحلتى مع المسيح: نقطة التحول والقرار الأول
ثقافة دينية / بين القانون والفتوى

سلسلة تأملات إيمانية / إدراك الإيمان؟
شريعة / الختان في المسيحية

خبر ومعنى / لوحة الصليب: ولادة روح من قلب طفل المغارة
لقاء وحوار / وثمار البذور تنمو

القصة القصيرة / قصتان:
الباب الأدبي / خاطرة: حكمة النسر والتجدد في الحياة

تسلية العدد
Nativity: The message of humility

Incarnation: God›s greatest gift to Humanitys
The seasons of Annuciation & nativity

إعلانات العدد

الكاتب
الخورأسقف ثائر شيخ

الخورأسقف بولص منكنا
بان سعيد

الشماس الإنجيلي ممتاز ساكو
مورين متي

الشماس وهل ستو
يوحنا بيداويد

الشماس بشار مطلوب
د. أمير يوسف

مخلص خمو
باسم سليمان
د. عامر ملوكا
يوسف گوگه

المحامي رائف قودا
ليث عوني الغريب

رغد أفرام صائغ
هيثم بهنام بردى

هند گوگه - نضال نجيب موسى
إعداد قيس النجار

Rose Yako
Olivia Toma

Matthew Kaka
إعداد منير كلاندوس

الصفحة
3
4
6
8
10
12
14
16
18
20
22
24
26
28
29
30
32
33
34
36
37
38
39



3 Domara  |  Issue 7  |  December 2025

كلمة العدد

يأخذ المجوس حيزاًً كبيراًً ومهماًً وأساسياًً في قصة طفولة 

يسوع في إنجيل متى، فمن هم؟ ولماذا هم؟ وما الغرض من 

وجودهم في قصة ميلاد ربنا يسوع المسيح؟

المجوس هم علماء فلك وتنجيم، كما يأخذ البعض صفة 

وقوميتهم  زرادشت،  إلههم  وثنية.  معابد  ككهنة  روحية 

كلدانية. جاءوا من شرق أورشليم، أي من بلاد ما بين النهرين. 

احترفوا مهنة الفلك والتنجيم، وأخذوا أدواراًً مهمة ورئيسية 

قراءة  في  استخدموهم  الذين  الملوك،  أسيادهم  بلاط  في 

اولعوا  كما  الأحلام.  وتفسير  والعلاجات  والطب  المستقبل 

لتعزيز  والنجوم،  الفلك  في  متغير  هو  ما  كل  عن  بالبحث 

قدراتهم الفلكية خدمةًً لمصلحتهم وعملهم. كما من الملاحظ 

في الأناجيل أنه لم يُذُكر عدد المجوس الزائرين للرب يسوع 

الغربي ثلاثة مجوس  التقليد  ولا حتى أسمائهم، فبينما يرى 

انطلاقاًً من عدد الهدايا الثلاث )الذهب واللبان والمُرُّّ(، يذكر 

إسرائيل  بأسباط  أسوةًً  مجوسياًً  اثني عشر  المشرقي  التقليد 

في  أهمية  من  الرقم  هذا  يحتله  وما  يسوع،  تلاميذ  وعدد 

الكتاب المقدس.

للقديس  الطفولة  إنجيل  في  المجوس  وجود  قصة  تعود 

بحوزته  المقدسة  الأسفار  حمل  الذي  إرميا،  النبي  إلى  متى 

بأن  وعرفوا  المجوس  عليها  فاطلعوا  بابل،  إلى  مسبيٌٌ  وهو 

اليهود ينتظرون مجيء مخلصهم »المسيا« من خلال نبوءة 

بلعام الذي عاش في المشرق، أي بلاد المجوس، والذي أكّّد في 

المخلص  اليهود بميلاد  الوثنيين هم من سيُخُبرون  بأن  نبؤته 

الخير  بمبدأ  يؤمنون  الزرادشتيون  المجوس  ولأن  »المسيا«، 

والشر، والنور والظلام، والذي أشار إليها النبي دانيال كصفات 

المخلص »المسيا« للشعب اليهودي. لذا راقبوا حركة النجوم 

المقدمة  الهدايا  أن  كما  اليهود.  ملك  رؤية  انتظار  في  وهم 

اليهود،  إرميا عن ملك  نبوءة  تعنيه  ما  إلى  قبلهم تشير  من 

رمز  والمُرُُُّ  الألوهية،  رمز  واللبان  الملوكية،  رمز  فالذهب 

المستقبل والألم والموت.

الآن، لماذا المجوس؟ وهل وجودهم وحضورهم مهمٌٌ لنا؟

وخطرة  طويلة  لمسافاتٍٍ  السفر  المجوس  اختار  أولاًً: 

والسجود ليسوع من أجل أن يُعُطوننا لمحةًً عن حجم قلب 

الجديدة  الله  عائلة  في  وتطعيمهم  الأمم  كل  لجذب  الله 

)رومية 11: 11-31(، فبيت الله هو بيت صلاة لجميع الأمم 

من  الناس  يسوع  يدعو  المجوس،  ومثل   .)17  :11 )مرقس 

جميع الأمم والألسنة إلى السجود له وعبادته. وهو يدعونا 

اليوم إلى السجود والعبادة له، بعد أن أضعنا بوصلة إيماننا، 

وأصبحنا نعبد ونسجد لآلهة أُخُر.

ثانياًً: قدم المجوس هدايا ثمينة ونوعيّّة من ذهب ولبان 

ومرّّ ليسوع. اكتشف المجوس أنّّ التبرع بوقتهم وممتلكاتهم 

بعث في قلوبهم فرحًًا عظيامًا )متى ٢: ١٠(. يدعونا الله أن 

نعطيه بفرح وسرور من قلوبنا، لا ببخلٍٍ وشرط أو تردد، بل 

بسخاء وفرح غير مشروط.

ثالثاًً: عندما حذرهم الملاك في الحلم من توخي الحذر 

من  ديارهم  إلى  عادوا  يسوع،  ولادة  مكان  عن  علموه  مما 

طريق آخر، متجاوزين طلب هيرودس. فأطاعوا الرؤية بكل 

حذر، فكم مرة أخطأنا صوت الرب وأوامره من بين أصوات 

العالم الناشزة.

نسج  من  ليست  والمجوس  يسوع  طفولة  قصة  رابعاًً: 

بل  للقصة،  جمالاًً  تعطي  إضافة  وليست  الكاتب،  خيال 

نتيه  نحن  اليوم،  الكتابية.  النبوية  مبرراته  له  تاريخياًً  حدثاًً 

الاجتماعي، فلا  التواصل  قنوات  نراه وما نسمعه في  ما  بين 

نعرف الحقيقي من المزيف، بين الأصيل والمُقُلّدّ، بين المفيد 

إذا  لنعود  واختباراتنا.  اختياراتنا  وسط  فنتخبط  والمسموم، 

عطشنا  ونروي  منه  ونغرف  إيماننا،  كتاب  جديد  من  ونقرأ 

فهو ماء حياتنا وقوتنا.

يُعُد المجوس، في الحقيقة، مدرسة إيمان؛ فهم من أوائل 

فاضحوا  نجماًً  تبعوا  ولادته،  بعد  ومخلصنا  ربنا  عبدوا  من 

مدرسة إيمان. يدعونا الطفل يسوع، على غرار المجوس، إلى 

تلبية دعوته لنتعرف عليه اليوم، كما هو اليوم، بإيمان جديد 

وبثقة متينة، فرحين وعابدين وطائعين.

المجوس معلّمّي إيمان، فليتنا منهم
الخورأسقف ثائر شيخ



دومارا  |  العدد السابع  |  كانون الأول 2025 4

نبوءة أشعياء والنور الإلهي
يتحدث النبي أشعياء كثيراًً عن هذا الموضوع. المصطلح 

العبري »האור«، أي »النور« يرد ذكره مراراًً في هذا السفر. 

في الحقيقة، ترتكز كل نبوءة أشعياء على هذا النور، الذي 

النور  وهو  الظلمة،  في  السََّاكنين  على  العلاء  من  أشرق 

 30 من  لأكثر  الكتاب  هذا  في  »النور«  لفظة  تأتي  الإلهي. 

مرة، وبالخصوص في آيات الفصول التالية: 2: 5؛ 5: 7. 20. 

30؛ 8: 20؛ 9: 2؛ 10: 17. 32؛ 13: 10؛ 18: 8؛ 26: 19؛ 28: 

19؛ 30: 16. 26؛ 32: 12؛ 42: 6. 16؛ 45: 7؛ 49: 6؛ 50: 

10. 11؛ 51: 3. 4؛ 52: 12؛ 55: 2؛ 58: 8. 10. 14؛ 59: 9؛ 

60: 3. 19. 20 و66: 3. 11. ماذا تعني اللفظة في السفر؟

علاقة النور الإلهي بمجيء المخلص
التكرار المُتُعدد لاستعمال هذه اللفظة من قبل مؤلف 

كلمة  أنََّ  على  يدل  فإنما  شيءٍٍ،  على  دلََّ  إن  السفر،  هذا 

ميلاد 
النور 

الإلهي
بقلم: الخورأسقف بولص منكنا

الباب اللاهوتي

بالتحديد  المقال  هذا  يتناول 

يسوع  الرّبّ  ميلاد  موضوع 

القائمة  والعلاقة  الإلهي  والنور 

في  مِِرارا�  الموضوع  يََرد  بينهما. 

في  وبالخصوص  الأنبياء،  كتب 

البحث  يقتصر  أشعياء.  سفر 

النبي  كتبه  ما  وتحليل  لدراسة 

أشعياء، وما إذا كانت هناك أي 

إشارة من النبي لمجيء الماشِِيََّح، 

أي المسيح.



5 Domara  |  Issue 7  |  December 2025

الباب اللاهوتي

»النور«، بالنسبة له هي في غاية الأهمية. فالموضوع يحتل 

كما  الذي،  للمصطلح  المُعُطاة  المكانة  حيث  من  الصََّدارة 

ورد آنفاًً، يرد كثيراًً. 

ما يهمُُّنا هنا هو: ما إذا كانت لفظة »النور« مرتبطة 

وذات صِِلة بمجيء المُخُلِّصِ يسوع، الذي تنتظره البشرية 

جمعاء، يأتي ليُُخلِّصِها من الخطيئة والموت. بهذا الخصوص، 

أية  ولنرى  آنفاًً،  ذكرها  التي سبق  المراجع  إلى  نظرة  لنلقِِ 

أي  المنتظر،  المسيح  المَسَيِّاِ،  إلى  واضحة  إشارة  تشير  منها 

المخلص يسوع.

إلى  بوضوح  تشير  السابقة  المراجع  من  كبير  عدد 

المسيح: نذكر منها: 5: 7؛ 10: 17؛ 45: 6؛ 51: 3. 4؛ 58: 8؛ 

 .20 .19 .3 .1 :60

في الحقيقة، من ضِِمن القراءات الطقسية في ليلة عيد 

الميلاد في الطقس الكلداني، ترد قراءة من سفر أشعياء: 9: 

1-7، والتي هي القراءة الثانية التي تُقُرأ في هذه المناسبة 

الكبيرة.

قراءة مسيحانية للنبوءة
منذ فجر المسيحية، وََجََدََ آباء الكنيسة الأوائل في نبوءة 

لذلك  المُخُلّصّ.  يسوع،  الرّبّّّ  لمجيء  جلية  إشارة  أشعياء، 

في أشعياء 9: 2، التي تنبىء بالنور المشرق في الظلمة، ما 

هو إلا إشارة مباشرة إلى المسيح، ولهذا السبب وضعََ آباء 

للمناسبة  الرئيسة  القراءات  ضمن  القراءة  هذه  الكنيسة 

على  ذلك  الميلاد.  بعيد  الليتورجي  وللاحتفال  الطقسية 

الأقل، في ليتورجية الطقس الكلداني العريق1. 

ــش  ــي هام ــك ف ــع، وذل ــذا المرج ــط له ــرح مُُبسّّ ــرد ش 1. ي
الصفحــات، ويربطــه بمجــيء المخلــص يســوع: »فــي هــذه 
الآيــة مقارنــة، فيمــا يختــص بنواحــي شــمال فلســطين، بيــن 
مســتقبل مجيــد ومــاضٍٍ ذَلَيــل. وهــي تشــير، علــى مــا يبــدو، 
مَََلات ت�جَْْلات فَلَا�سَـر فــي الجليــل وإلــى جلاء الســنة  إلــى ح�
ــر  ــع؛ يُبُشّّ ــول التاب ــي الق ــل 15: 29(. ف 732 )راجــع 2 م
أشــعياء ب »يــوم الــرّّبّّ« يأتــي بالنجــاة للمجلوييــن، ويبشــر 
ــة  ــن سلال دٌٌَ م ــه وََل� ــادىءٍٍ يُحُقق ــكٍٍ ه ــه بمُُل ــت نفس ــي الوق ف
مََلَكَيــة، وهــو عمانوئيــل الــوارد ذِِكــره فــي 7: 14. ســتتحقق 
ــى 4:  ــل )راجــع مت ــي الجلي ــوة بظهــور المســيح ف هــذه النب
13-16(. راجــع، الكتــاب المقــدس، أنــا الألــف واليــاء، دار 

ــروت، 1991( 1543، هامــش 7. المشــرق )بي

الإحتفال بعيد الميلاد
كل  قبل  هو،  الميلاد  عيد  في  به  نحتفل  ما  إن جوهر 

شيءٍٍ، ذلك النور الإلهي الذي أشرق من العلاء، وهو النور 

المشرق على الشعب السالك في الظلمة )راجع أش 9: 2(. 

أي  العالم،  إلى  الآتي  النور  الميلاد،  ليلة  في  الآتي  النور  وهو 

»نور العالم«، الذي ينور كل مََنْْ يسلك في الظلمة، ظلمة 

نور  الحقيقي،  النور  وهو  واليأس.  الرشَّر  وظلمة  الخطيئة 

الأمل والرجاء، الذي ينور كل إنسانٍٍ.

يُؤُكد الإنجيلي يوحنا عنْْ فَمَِِ المُخُلّصّ: »وَكَلّمّهُُم أيضاًً 

شِِ في الظلام،  يسوع قال: »أنا نورُُ العالَمَ، مََنْْ يتبعني لا ميَم

بل يكون له نور الحياة« )يو 8: 12(.

فَلََمَْْ يكُُن مِِنََ الصدفةِِ أنََّ النبي أشعياء في كتابه شََدََّدََ 

من  وََرَدَََتْْ لأكثر  رأينا  كما  التي  »النور«،  لفظة  على  كثيراًً 

30 مرة في سفره. وكما ذُكُرََ أيضاًً، بأنََّ مراجع كثيرةًً كانت 

يسوع.  المخلص  إلى  الشمسِِ  وضوح  واضحة  بدلالة  تشير 

وبالأخص اللفظة الواردة في بداية الفصل التاسع من السفر 

تشكلت  أيضاًً  وردََ  الإشارة، كما  تلك   .)1  :9 )راجع  نفسه 

لليتورجية  الكتابية  القراءات  ضمن  من  الثانية  القراءة 

الميلاد في الطقس الكلداني، والتي اختيرت بتمعُُّن من قبل 

آباء الكنيسة الأوائل.

الخاتمة
أرغََب أنْْ أختمََ هذا المقال، بترجمة لأول ترتيلة طقسية 

كلدانية، من ضِِمن صلوات ليلة عيد الميلاد، والتي تتأمل 

للمولود  كُُلُّنُا  »نُسُبِِّحُُ   :1  :9 أشعياء  بنص  مباشرة  بتمعُُّن 

أشَرَقََ  الذي  الحقيقي  النور  هو  لنا،  وُُلِدََِ  الذي  العجيب، 

الظُّلُمة. ولأجل هذا، مع جموع  للذين كانوا يسلكونََ في 

والسّّلامُُ  الأعالي،  في  لله  »المَجَدُُ  ونَقَول:  نَهَتف  العلويين، 

نهاية  في  البََشر.  لِبِني  صالحٌٌ  ورجاء  الأرضِِ،  على  والأمنُُ 

الأزمنة الأخيرة، كُُشِِفََ في جََسََدٍٍ مِِنْْ جِِنْْسِِنا، وعََلَّمَََنا أنََّ له 

فِ، صانِعِ كُُلّّ شيءٍٍ«2.   وحده يجب أنْْ نَعَ�تَرِ

ــيلاد  ــدّسّ لم ــد المق ــس العي ــوذرا، طق ــاب الح ــع كت 2. راج
رََ�بِِّنــا، )رومــا، 2002( 321.



دومارا  |  العدد السابع  |  كانون الأول 2025 6

دراسة نص

توجد في العهد القديم نبوءات عديدة عن المسيح، وعدد 

إشارات  النبوءات  هذه  وتتضمن  بولادته.  يتعلق  منها  كبير 

التجسد  النسب،  أو  النسل  الولادة،  مكان  مثل  مختلفة 

والتواضع، أو الصفات التي سيتصف بها. ومن هذه النبوءات 

على سبيل المثال لا الحصر:

بأن المسيح سيأتي من  النبي ميخا  تنبأ  الولادة:  * مكان 

أَصَغََرُُ  إِنَِّكَِِ  أَفَْرْاتَةَ  لَحَمُُ  بَيَتََ  يا  »وأَنَتِِ  يهوذا  في  لحم  بيت 

مُُتَسَََلِّطِاًً على  يَكَونُُ  يَخَرُُجُُ لي مََن  مِِنكِِ  يَهَوذا، ولكِِن  عََشائِرِِِ 

ائيل وأُصُوِِلُهُ مُُنذُُ القََديم مُُنذُُ أَيََّاَمََ الأَزََلَ« )5: 1(. إِِرسْر

داود  نسل  من  سيكون  المسيح  والصفات:  النسب   *

نجدها لدى إرميا »ها إنَّهَا ستأتي أَيََّاَمٌٌ، يَقَولُُ الرَّبَّّ أُقُيمُُ فيها 

الحُُكمََ  ويُجُري  بِِفِِطنََة  فَُُ  يَتََ�صَرَّ مََلِِكٌٌ  لِميَمِكُُ  و بارّّاًً  نَبَْْتاًً  لِدِاوُُدََ 

َ في الأَرَض« )23: 5(. والنبي أشعيا يذكر صفات المسيح  وال�بِرَّ

آبنٌٌ  لَنَا  وأُعُطِِيََ  وََلَدٌٌَ  لَنَا  وُُلدََ  قد  نََّهَ  »�لِأَ  )6-5  :9( في  ونسبه 

إِلِهاًً  مُُشيراًً  عََجيباًً  أسمُُه  ودُُعِِيََ  كََتِِفِِه  على  الرِّئِاسةُُ  فصارَتَِِ 

جََبََّاراًً، أَبَا الأَبََدَ، رَئَيسََ السََّلام لِنُُِمُُوِِّ الرِّئِاسة ولسََلام لا انقِِضاءََ 

 ّ وال�بِرّ بِِالحََقِِّ  ويُوََُطِّدََِها  لِيُُِقِِرَّهَا  ومََملَكَََتِِه  داوُُدََ  عََرشِِ  لَهَ على 

مِِنََ الآنََ وللأَبََدَ غََيرَةَُُ رَبَِِّ القُُوََّات تَصَنعُُ هذا«.

يَسََّىى  جذعِِ  مِِن  غُُصنٌٌ  »ويَخَرُُجُُ   )2-1  :11( في  وأيضا� 

وََينْْمي فَرَعٌٌ مِِن أُصُولِه2ِ ويَحَِِلُُّ علَيَه روحُُ الرَّبَّّ روحُُ الحِِكمََةِِ 

والفََهْْم روح المَشَورَةَِِ والقُُوََّة روحُُ المعرفةِِ وتَقَوى الرَّبَ«. 

* التجسد والتواضع: النبي ميخا يذكر عن تجسد الله في 

)1: 3( »أَنََّهَ هُُوََذا الرَّبَُُّ يَخَرُُجُُ مِِن مََكانِهِ ويَنَزِلُُِ ويَطََأَُُ مََشارِفََِ 

عمـانـوئيـل )اللـه معـنا(

بقلم: بان سعيد

أشعيا 7: 14 / متى 1: 22-21

بنتََ  يا  وافرَحَي  »اهتِِفي  زكريا  نبوءة  في  وأيضاًً  الأَرَض«. 

فتَنَضََمُُّ  الرَّبَّّ  يَقَولُُ  وََسََطِِكِِ،  وأَسَكُُنُُ في  آتي  فهاءنَذَا  صِِهْْيون 

أُمََُمٌٌ كََثيرَةٌٌَ إلى الرَّبَِِّ في ذلك اليََوم وتَكَونُُ لي شََعباًً فأَسَكُُنُُ في 

وََسََطِِكِِ فتَعَلَمَيَنَ أَنَََّ رَبَََّ القُُوََّات أرسََلَنَي إِلَِيَكِِ«. )2: 15-14(

 :7( أشعيا  نبوءة  هي  النبوءات  هذه  أهم  من  ولعل 

الصََّبِِيََّةََ تَحَمِِلُُ  إِنََِّ  السََّيِّدِ نَفَْْسُُه آيَةًًَ: ها  14( »لِذِلك يُؤُتيكُُمُُ 

نوئيل«. وهي من أعظم وأعمق  فتَلَِِدُُ آبناًً وتَدَْْعو اسمه عِِامَّا

الإعلانات في الكتاب المقدس عن تجسد الله في شخص يسوع 

المسيح. ويكرر أشعيا هذا الاسم »عمانوئيل« مرة أخرى في 

ُ ويَبَلغٌٌ إلى العُُنُُق، وبَسَْْطُُ  )8: 8( »وََيمُُرُُّ يَهَوذا ويَطَفََحُُ ويَعَ�بُرُ

نوئيل«. ويرى المسيحيون أن  لأُميَمُ سََعََةََ أرضِِكََ، يا عِِامَّا جََناحََيه 

هذا قد تحقق في ولادة يسوع من مريم العذراء. 

ما هو الجذر الكتابي لهذه النبوءة؟

هذه النبوءة تعود إلى القرن 8 قبل الميلاد في زمن الملك 

ستنتهي  فهل  مهددة.  والمملكة  ابن  له  يكن  لم  حيث  آحاز 

النبي  يعلو صوت  وهنا  الله؟  وعود  بالرغم من  داود  سلالة 

أشعيا ويقول: »ها أن )وكأن الامر حاصل لا محالة!( الصبية 

)الملكة زوجة آحاز( تحمل فتلد ابناًً وتدعو اسمه عمانوئيل«، 

ابناًً  حزقيا  يولد  وهكذا  ويباركها.  البلاد  سيحمي  الله  أن  أي 

لآحاز، ولكنه كان مخيباًً للآمال! إذن هو ليس الذي بشر به 

أشعيا! فعاد المؤمنون يرون لكم ما في هذه النبوءة من هيبة، 

وما في الاسم المطلق على الطفل من قوّّة، بأن أشعيا ينظر في 

هذه الولادة الملكية إلى أبعد من هذا الوقت الراهن، ويرون 



7 Domara  |  Issue 7  |  December 2025

الذين  الوثنيين  بها  يعني  هل  تعني؟  فماذا  ينادونه  تعني 

سيؤمنون بالمسيح؟ وإن كان هذا صحيحاًً، فيكون قد استقى 

هذه الفكرة أيضاًً من أشعيا )11: 10( الذي تنبأ ان الشعوب 

الفكرة في خاتمة  العمانوئيل. وسيؤكد هذه  ستعترف بقدرة 

الإنجيل حيث يوجه يسوع القائم من الموت أنظار تلاميذه 

نحو الوثنيين. فرسالتهم لا حدود لها، وسيكتشفون حينذاك 

أن في قول يسوع »أنا معكم« يكمن ذروة نبوءة العمانوئيل.

»عمانوئيل، الله معنا«، في هذه الكلمات العميقة يعلن 

الكتاب المقدس عن أعظم سر في تاريخ الخلاص، وهو تجسد 

إلينا،  يقترب  أن  يريد  حبه  في  الله  أن  أي  البشر  بين  الله 

ويفدينا  فينا  يكون معنا يسكن  ويصير بشراًً،  فيتخذ جسداًً 

كي يخلصنا.

حقيقة  بل  عاطفياًً،  تعبيراًً  أو  رمزية  فكرة  ليست  هذه 

لاهوتية عميقة: الله لم يبقََ بعيداًً في السماء، بل اتخذ جسداًً، 

اقترب إلينا في شخص يسوع المسيح، صار واحداًً منا وسكن 

مََجداًً  مََجدََه  فرأَيَنا  بَيَنََنا  فسََكََنََ  اًرشَرً  بَ صارََ  »والكََلِِمََةُُ  بيننا، 

)يوحنا 1:  والحََقّّ«  النِِّعمََةُُ  مِِلؤُهُ  وََحيد  الآبِِ لابنٍٍ  لَدَُُنِِ  مِِن 

للإنسان. ففي  ذاته  الله عن  إعلان  والتجسد هو قمة   .)14

العهد القديم كان الله يُعُلن عن نفسه من خلال الأنبياء، أما 

في المسيح فقد صار الإعلان كاملاًً »إِنََِّ اللهََ، بَعَدََما كََلَّمَََ الآباءََ 

قَدَيمًًا بِِالأَنَبِِياءََ مََرَّاَتٍٍ كََثيرةًً بِِوُُجوهٍٍ كََثيرة، كََلَّمَََنا في آخِِرِِ الأَيََّاَم 

هذِِه بِِابْنٍٍْ جََعََلَهَ وارِثًِاً لِكُُِلِِّ شيء وبِِه أَنَشََأََ العالَمَِِين.« )عب 1: 

1-2(. أصبح الله معنا بالجسد، اقترب منا ليقيم في وسطنا ولم 

يكن حضوره بيننا مؤقتاًً، بل هو حاضر معنا دائما »وهاءنذا 

معََكم طَوَالََ الأَيََّاَمِِ إلى نِهِايةِِ العالَمَ« )متى 28: 20(.

وفي عالٍمٍ يزداد بُعُدًًا عن الله، يأتينا صوت الميلاد واضحًًا 

»عمانوئيل«  هو  يسوع  معنا«.  الله  »عمانوئيل  وثابتا� 

الحقيقي، الله الذي اقترب منا ليقيم في وسطنا وفي داخلنا. 

فيه صار الله ملموساًً، يمكن أن يُرُى ويُسُمع ويُلُمس »ذاك 

رََأَيَناهُُ  الَّذَي  ذاك  سََمِِعناه  الَّذَي  ذاك  البََدْْء  مُُنذُُ  كانََ  الَّذَي 

الحََياة«  كََلِِمََةِِ  مِِن  يَدَانا  ولَمَََسََتْهْ  تَأََمَََّلناه  الَّذَي  ذاكََ  بِِعََينََينا 

)1 يو 1:1(. في وجهه نرى وجه الآب، وفي محبته نكتشف 

عمق قلب الله.

إن كان الله قد اقترب إلينا في يسوع، فدعوتنا اليوم نحن 

ايضاًً أن نقترب إليه، نفتح له قلوبنا، ونسمح لنوره أن يسكن 

فينا، لأن من يكون الله معه لا ينهزم. 

عمانوئيل الله معنا... اليوم، وغدًًا، وإلى الأبد.

تدخلاًً من قِِبل الله لإقامة الملك المشيحي النهائي، أي أن هذه 

النبوءة ما هي إلا وعداًً بالمسيح. وفي القرن الثاني قبل الميلاد، 

ترجم اليهود الناطقون باليونانية هذا النص إلى »هََا أن الْعََْذْْرَاَءُُ 

نُامَّاوُئِيِلََ«. وهنا يأتي السؤال ما معنى  تَحَْْبََلُُ فتَلَِِدُُ ابْنْاًً فَسَََمهِِ عِِ

ظهور كلمة »عذراء«؟ لربما كانوا يأملون في ولادة أكثر عجائبية 

من ولادة نساء عاقرات مثل سارة! ومهما يكن السبب يحق 

للمسيحيين الاولين وبالأخص الإنجيلين متى ولوقا أن يروا فيها 

متى  أن  نجد  لذا  مريم،  من  بيسوع  البتولي  بالحبل  التبشير 

يستشهد بهذه الآية في البشارة إلى يوسف )1: 25-18(:

))أَمَََّا أَصَلُُ يسوعََ المسيح فكانََ أنََّ مََريمََ أُمََُّه، لَامَّا كانَتَ 

مََخْْطوبةًً لِيُُِوسُُف، وُُجِِدََت قَبَلََ أَنَ يَتََسَاكنا حامِِلاًً مِِنََ الرُُّوحِِ 

أَمَْْرَهَا،  يَشَهََرََ  أَنَ  يُرُِدِْْ  فَلََمَْْ  باراًًّ،  زََوجُُها  يُوُسُُفُُ  وكان  القُُدُُس 

ّاًً. وما نَوَى ذلك حتَّىَ تراءََى له مََلاكُُ  فعزَمَََ على أَنَ يُطُلِّقََِها �سِرّ

 َ الرَّبَِِّ في الحُُلمِِ وقالََ له: »يا يُوُسُُفََ ابنََ داود، لا تَخَََفْْ أَنَ تَأَ�تِيَ

بِِامرََأَتَِكََِ مََريمََ إلى بَيَتِِكََ. فإِِنََّ الَّذَي كُُوِِّنََ فيها هوََ مِِنََ الرُُّوحِِ 

القُُدُُس، وستَلَِِدُُ ابناًً فسََمِِّهِِ يسوع، لأَنََّهَ هوََ الَّذَي يُخََُلِّصُُِ شََعبََه 

مِِن خََطاياهم«. وكانََ هذا كُُلُّهُ لِيََِتِِمََّ ما قالََ الرَّبَُُّ على لِسِانِِ 

نوئيل«  يُسُمُُّونَهَ عِِامَّا ابناًً  تَحَْْمِِلُُ فتَلَِِدُُ  العََذراءََ  إِنََِّ  النََّبِِيّّ: »ها 

أَمَرَهَ  النََّوم، فَعَلََ كََما  مِِنََ  يُوُسُُفُُ  قامََ  أَيَِِ »اللهُُ معََنا« فلامَّا 

حتَّىَ  يَعَرِفِْهْا  لم  أَنََّهَ  على  بَيَتِِه،  إلى  بِِامرََأَتَِهِ  فأَتَى  الرَّبَِِّ  مََلاكُُ 

ه يسوع((. ولَدَََتِِ ابناًً فسامَّا

رسالة الملاك ليوسف هي وحيّّ، وتتضمن مهمات موكلة 

اليه: أولاًً هو مدعو إلى أخذِِ مريم إلى بيته لأن ما في أحشائها 

الاسم  إعطاء  ثانياًً  بشر.  من  وليس  القدس  الروح  من  هو 

المُعُد للطفل الذي ستلده مريم. وبما أن تسمية الطفل هو 

دور محفوظ للأب، هذا يعني أنه يتبناه. ففي ذاك الزمان 

تبدو كل أبوّّة فعل تبِنِّ، وكل تبٍنٍ يمنح الطفل المتبنّّى حقوق 

البنوة  فإن  داود  عشيرة  من  يوسف  أن  وبما  كاملة،  الابن 

على  سيطلق  الذي  والاسم  يوسف.  بطاعة  تتعلق  الداودية 

ذاته  الاسم  يخلص«،  »الرب  يعني  والذي  »يسوع«  الطفل 

حمله قبله »يشوع خليفة موسى« ويشوع بن سيراخ«، لكن 

هذا الاسم يصبح في يسوع حقيقة وليس مجرد معنى، لأنه 

بالحق سيخلص شعبه من خطاياهم، هو مخلّصّ ليس من 

الاحتلال الروماني كما ظن اليهود، بل مخلّصّ روحي يرفعهم 

نبوءة  باقتباس  متى  ويقوم  البر.  في  ليحيوا  خطاياهم  من 

يؤكد  الاقتباس  هذا  وفي  ذلك.  ليؤكد  أشعيا  من  العمانوئيل 

متى الإنجيلي حرفياًً على كلمة »يسمونه« والتي ممكن أن 

دراسة نص



دومارا  |  العدد السابع  |  كانون الأول 2025 8

شهداء الكنيسة

بكر الشهداء وشفيع الشمامسة القـديـسالقـديـس
اسطـيفـانـوساسطـيفـانـوس

يقع عيده عادةًً في الأسبوع الأخير من شهر كانون الثاني 
الحجارة  بنائي  الشمامسة وشفيع  من كل عام وهو شفيع 
أيضاًً يعني اسم استفانوس )الاكليل( وطبقاًً للتقليد في القرن 
إكليل   )kelil( لاسم  مرادف  استفانوس  اسم  فإن  الخامس 
بالآرامية )الإكليل(. اسمه يوناني وربما يكون يوناني الأصل، 

وقد وجد اسمه محفوراًً على لوحة موضوعة في قبره.

رأى التلاميذ أنهم محتاجون لمساعدين لهم لكي يعتنوا 
شمامسة  سبعة  برسم  يقومون  ولهذا  وبالأرامل؛  بالفقراء 
استفانوس،  فاختاروا   ...« أشهرهم.  استفانوس من  ويعتبر 
وفيليبس  القدس،  والروح  الإيمان  من  ممتلئ  رجل  وهو 
ونيقولاوس  وبرميناس  وتيمون  ونيكانورس  وبرخورس 
وهو أنطاكي صار يهودياًً. ثم أحضروهم أمام الرسل فصلوا 

ووضعوا عليهم الأيدي« )اعمال 6: 7-1(.

القديس  بواسطة  كثيرة  عجائب  الله  صنع  لقد 
استفانوس. وكان ينطق بكلام الحكمة والنعمة مما جعل 
لقد  يسوع.  أتباع  من  يصيروا  مستمعيه  من  الكثيرين 
استشاطوا غضباًً أعداء الكنيسة لرؤيتهم كم كانت مواعظ 
القديس ناجحة ومؤثرة، فلم يكن باستطاعتهم الإجابة على 

أسئلته ونقاشاته الصائبة والمقنعة وفي النهاية قاموا بتدبير 
مؤامرة ضده »... فرَشَوا بعض الناس ليقولوا: ))سمعنا هذا 
الشعب  فهيجوا  الله!((  وعلى  موسى  على  يجدف  الرجل 
والشيوخ ومعلمي الشريعة ثم باغتوه وخطفوه وجاؤوا به 

إلى المجلس« )أعمال 6: 12-11(.

لقد واجه القديس استفانوس مجلس أعدائه بكل شجاعة 
وجرأة ودون خوف، وفي الحقيقة يقول الكتاب المقدس عليه، 
بدا وجهه مثل وجه ملاك. »فنظر إليه جميع الحاضرين في 

المجلس فرأوا وجهه كأنه وجه ملاك« )أع 6: 15(.

هو  أنه  مؤكداًً  يسوع  عن  استفانوس  القديس  تكلم 
بسبب عدم  أعداءه  وبخ  به، كما  الله  الذي وعد  المخلص 
إيمانهم به؛ وبسبب ذلك أُدُين استفانوس أمام المحفل وصرخ 
الحاضرون بصوت عظيم وسدوا آذانهم وهجموا عليه بعزم 
واحد ثم طرحوه خارج المدينة ورجموه؛ ولذا نرى المسيحيين 
القدماء من شرقيين وغربيين يكرمون محل استشهاد هذا 
القديس - أول الشهداء في قاع وادي قدرون بقرب المدرج 
العظيم، فجثمان القديس الجليل قد نقل سنة 560 من جبل 
باب  بالقرب من  المشيدة على اسمه  الكنيسة  صهيون إلى 

بقلم: الشماس الإنجيلي ممتاز ساكو



9 Domara  |  Issue 7  |  December 2025

شهداء الكنيسة

دمشق إلى جهة الشمال الغربي من المدينة المقدسة.

قائلاًً  الأخيرة  صلاته  استفانوس  القديس  صلى  لقد 
ثم وقع على ركبتيه  استقبل روحي« ومن  »إلهي يسوع، 

متوسلاًً إلى الله وطالباًً أن يغفر لهم ما فعلوه.

إن رجم استفانوس هو نقطة تحول في وصف القديس 
لوقا للمسيحيين الأوليين، وقد وضع موت استفانوس علامة 
واستشهاد  قتل  فقبل  المسيحيين.  لاضطهاد  المبكرة  للفترة 
القديس استفانوس كان المسيحيون يوضعون في السجون، 
ولكن لم يكن يحكم عليهم بالموت. ويجعل القديس لوقا 
»بأنها  قائلاًً:  استفانوس،  باستشهاد  وضوحاًً  أكثر  الصورة 
البطولية  تضحيته  أن  حتى  قوة«.  أكثر  الكنيسة  جعلت 
موته  بين  التشابه  لاحظ   - للمسيحيين  كنموذج  قدمت 

وموت يسوع على الصليب.

بقسوة  معاملتهم  يتم  أشخاص  هناك  اليوم  عالمنا  في 
فعلى  الدينية،  ومعتقداتهم  إيمانهم  بسبب  قتلهم  وحتى 
روميروا  اوسكار  المطران  على  النار  أُطُلق  المثال،  سبيل 
تحدى  لأنه  السلفادور،  أساقفة  رئيس   )1980  -  1917(
طرقهم  تغيير  بغية  بلده  في  النفوذ  وأصحاب  الأغنياء 
بحياة  العيش  من  الفقراء  ليتمكن  تفكيرهم  وأسلوب 
أفضل، فالمطران روميروا مثل القديس استفانوس قتل لأنه 

مسيحي مخلص وأمين.

اتباع  لقد كان استفانوس شاباًً، مقتنعاًً وواثقاًً من أن 
الوحيدة للعيش في  تعاليم يسوع هي الطريق والطريقة 
إيمانه  وبسبب  إيمانه،  أجل  من  مات  كمسيحي،  الحياة 

وبطولته أصبحت الكنيسة أكثر قوة وانتشاراًً.

كان لتأثير القيامة وحلول الروح القدس على التلاميذ 
بائسين  محبطين  ونساء  رجال  من  تحولوا  كبيرة،  أهمية 
يتحسرون على الأيام التي كانوا يرجون فيها أنه هو المزمع 

أن يفدي إسرائيل إلى مجموعة من الشهود المتحمسين. 

وماذا عنكم أنتم؟ أعزائي قراء مجلة دومارا، من أجل 
ماذا ستضحون؟

المصادر:
•	 Catholic Youth Bible, 4th International Edition 

(NRSV), Saint Mary’s Press, Melbourne, Australia, 

2019.

•	 Catholic Encyclopedia: www.newadvent.org

ولم  أحشــائها  النــارََ في  حََمََل�ـَت  »مريــم 

أُخُــرى«. سماءًً  صــارت  لأنهــا  تــحترق، 

الـمذود  اليــوم في  ولــد  الــذي  »الطفــل 

 هــو الخبــز الــذي يشــبع العــالم كلــه«.

الــسماء  أضــاء  لكنــه  نــام،  الـمذود  »في 

بنــوره«.

ــابيح،  ــا تس ــةُُ كله ــتلأت الخليق ــوم ام »الي

ــه«. ــن خليقت ِـد م ــقََ وُُل� لأن الخال

ًا  »المجــوسُُ قدّّمــوا ذهب�ـًا للملــك، ولبانـ�

ـرًًُّا للــذي ســيموت« للإلــه، وم�

ــفل، لأن  ــع الس ــوُُّ م ــحََ العل ــوم تصال »الي

ــفل«. ــاء إلى الس ــو ج ــن العل ــدََ م الواح

»جعــلََ جســدََه دواءًً يشــفي البشريــة، 

ــاة«. ًـا للحي َـه باب� وولادت�

من أناشيد الميلاد
مار أفرام السرياني



دومارا  |  العدد السابع  |  كانون الأول 2025 10

الليتورجيا الكلداني�ة

تحتفل كنيسة المشرق الكلدانية بالتدبير الخلاصي الذي 

أعده الله من خلال ابنه يسوع المسيح على مدار أيام وأشهر 

السنة، فتعلن سّرّ ربنا يسوع المسيح كله على مدار السنة 

من التجسد والميلاد والصعود إلى العنصرة وانتظار الرجاء 

الصالح ومجيء الرب. حيث تبدأ سنتنا الطقسية الكلدانية 

الأولى  الأزمنة  من خلال  الرب  بظهور  والاحتفال  بالتهيئة 

من مواسم السنة الطقسية الكلدانية وهي البشارة والميلاد 

من  التبشيرية.  يسوع  رسالة  انطلاق  تمثل  التي  والدنح 

خلالها نستذكر عمل يسوع الخلاصي، فهذه الأزمنة تشدنا 

إلى الله الذي افتقدنا بواسطة تأنسه، لكن هذا التذكار لا 

يعني الرجوع إلى الماضي، بل يعني أن نجعل يسوع حاضراًً 

بيننا، فهو الخلاص الذي صار حدثاًً حاضراًً اليوم وإلى الابد. 

فعندما تحتفل الكنيسة بزمن البشارة والميلاد والدنح فإنها 

لا تقوم بتقليد طقسي جامد أو عادة عنصرية، بل من خلال 

المسيح ويستمر سّرّ حضوره  يحيا  الطقسي  الاحتفال  هذا 

الله  الخلاصي بين البشر وكأنه يصبح الملتقى الذي يجمع 

ليتمكن  إنساني،  طقس  في  يتجسد  »فالله  معاًً،  والإنسان 

أن  فنلاحظ  السماوي«.  الطقس  في  الاشتراك  من  الإنسان 

الهدف من زمن البشارة هو إعداد المؤمنين للاحتفال بعيد 

البشارة  زمن  آحاد  خلال  فتُقُرأ  المسيح  يسوع  ربنا  ميلاد 

النصوص التي تتحدث عن الأحداث الخلاصية التي تسبق 

ميلاد يسوع والتي أعدت لمجيئه، وكأنه هذه الفترة تعتبر 

صورة مصغرة عن آلاف السنين التي سبقت يسوع المسيح 

المخلص  آدم وحواء بمجيء  الله  به  الذي وعد  اليوم  منذ 

إلى يومنا هذا فالله يهيئ البشرية ويحضرها كمربي لمجيء 

يسوع المسيح لذلك نرى من خلال الصلوات والتراتيل التي 

السنة  لمدار  )الصلاة  كتاب  من  البشارة  زمن  خلال  تتلى 

من  نص  كل  منها شرح  الهدف  ليس  )حوذرا((  الطقسية 

ظهور الرب
بقلم: مورين متي

ومدلوله في السنة الليتورجية الكلدانية



11 Domara  |  Issue 7  |  December 2025

الليتورجيا الكلداني�ة

بل  البشارة،  زمن  آحاد  تُقُرأ خلال  التي  الأناجيل  نصوص 

هدفها هو التحدث بصورة عامة عن سّرّ التجسد واتحاد 

العجائبي  الحبل  وعن  البشرية  بالطبيعة  الأزلية  الكلمة 

ودور العذراء مريم في سّرّ التجسد.

أما عيد الميلاد فإنه يحتفل به في الخامس والعشرين 

المسيحيون  فيها  بدأ  التي  فالفترة  الأول،  كانون  شهر  من 

يحتفلون بعيد الميلاد في هذا التاريخ من السنة في القرن 

الرابع من الميلاد هي الفترة التي انعقد فيها مجمع نيقية 

كالأريوسية  الفترة  تلك  في  الهرطقات  كثرت  حيث  325م 

نال  المسيح  أن  تؤكد  التي  الغنوصية  الأفكار  وبعض 

تعبير  هو  الفترة  هذه  في  الميلاد  بعيد  فالاحتفال  التبني؛ 

و  المتجسد  الله  كلمة  المسيح،  بيسوع  الحق  الإيمان  عن 

يمثل رداًً على هذه الهرطقات وإعلاناًً للإيمان الحق بيسوع 

العذراء  من  والمولود  الجوهر  في  للآب  المساوي  المسيح، 

بعيد  الاحتفال  وبعد  نيقية.  إيمان  قانون  يؤكد  مريم كما 

بـ  المعروف  مريم  العذراء  بعيد  كنيستنا  تحتفل  الميلاد 

)عيد تهنئة والدة الله مريم( لأنه حسب العادات الشرقية 

كان الأهل والأقارب والأصدقاء يزورون الوالدة عند ولادة 

نقدم  أيضاًً  فنحن  لذلك  لها،  التهاني  لتقديم  جديد  طفل 

التهاني لمريم العذراء على الهبة السماوية التي منحها الله 

إياها بهذا المولود الجديد. فالكنيسة من خلال هذا العيد 

تُظُهر دور مريم في تدبير الخلاص ومكانتها السامية في سّرّ 

التجسد وأمومتها الإلهية وشفاعتها القديرة لأبنائها البشر. 

ومن التراتيل التي تتلى في عيد مريم العذراء والتي تظهر 

تعاون مريم والكنيسة في خلاص العالم تسمى »الأنشودة 

ننطلق  تعالي  لمريم:  الكنيسة  »قالت  ومطلعها:  اللؤلؤة« 

العالم،  أجل خلاص  من  الكل  رب  ابن  إلى  لنتضرع  سوية 

اطلبي منه لإنكِِ أنتِِ أرضعته الحليب، أما أنا فسأتضرع 

إليه لأنه مزج دمه يوم عرسي، صّلِّ إليه أنتِِ بصفتك الأم 

وأنا بصفتي العروس، سيستمع دون شك إلى دعاء والدته 

ويستجيب لتضرع عروسه«. 

ويلي هذه الفترة زمن الدنح الذي يعني من تسميته 

الكلدانية الأصل ܕܢܚܐ )الدنح( »الظهور«، ويمثل لاهوتياًً 

يد  على  الأردن  نهر  في  اعتماده  يوم  للعالم  المسيح  ظهور 

يوحنا المعمدان، فتحتفل كنيستنا بظهور يسوع للعالم رباًً 

ومسيحاًً، فيوم عماذه هو تتويج لمسيحانيته وبدء رسالته 

أي  الدنح،  عيد  تركز على  كنيستنا  أن  فنلاحظ  التبشيرية. 

عماد يسوع المسيح في نهر الأردن على يد يوحنا، وذلك لأن 

الإنجيل لا يعطينا معلومات كثيرة عن حياة يسوع الأرضية 

في السنوات الثلاثين الأولى من حياته لأنه عاشها في الخفاء. 

بلوغ  يوم  على  مركز  اهتمامهم  كان  الأولين  فالمسيحيين 

الخلاص،  الخلاصيّّة من تدبير  المرحلة  يسوع المسيح هذه 

التبشيري  نشاطه  وبدء  عماده  يوم  في  للعالم  ظهوره  أي 

في  ساعدتهم  التي  هي  المرحلة  فهذه  الخلاصي،  وعمله 

تحقيق خلاصهم من خلال مواعظ يسوع ومعجزاته ومثاله 

أن  نلاحظ  لذلك  الثاني.  مجيئه  بانتظار  وقيامته،  وموته 

الترانيم التي تتلى خلال هذا الزمن تركز على ظهور الرب 

من خلال الأقانيم الثلاثة: الآب والابن والروح القدس، وبدأ 

رسالته وكشف أسراره، كما نرى في الترانيم التالية التي تتلى 

خلال هذا الزمن:

أجيال  منذ  تعالى  الباري  بإرادة  المخفي  السّرّ  »إن 

ظهور  بواسطة  والأرضيون  السماويون  عرفه  وقرون: 

المسيح. وبدأ البشر والملائكة يسبحون وقاره المجيد. ثالوثاًً 

ولاهوتاًً واحداًً«. »ها هي ذي السماوات مفتوحة؛ ها هي 

ذي الأسرار معروضة، والغفران معد، والروح القدس يحل 

ويمنح أنفسنا حياة الأبد«.

إذن تمثل هذه الأزمنة من السنة الليتورجية الكلدانية 

انكشفت  فالأسرار  العالم،  في  وحضوره  الرب  ظهور 

الآب  الثلاثة  بأقانيمه  الله  وظهر  انفتحت  والسماوات 

والأبن والروح القدس ليقترب من الإنسان ويمنحه الخلاص.

المصادر: 

المكتبة  منشورات  الثاني،  الفاتيكاني  المجمع   -1

البولسية، ط 1، بيروت-لبنان، 1992.

الطقسية  السنة  مدار  على  الليتورجية  الصلاة   -2

لكنيسة المشرق الكلدانية – الاثورية، المطران د. جاك 

اسحََق، منشورات دار »نجم المشرق«، بغداد،2011.

3- روعة الأعياد، الأب منصور المخلصي، بغداد، 1984.



دومارا  |  العدد السابع  |  كانون الأول 2025 12

دراسات كتابي�ة

ليست  هنا  الطاعة  و12(2.   2  :13 )خروج  للرب  الأبكار 

مجرد واجب طقسي، بل تحمل دلالات أعمق، لأن الطفل 

ليتمّّم  جاء  الذي  الحيّّ  الله  ابن  بل  عادياًً،  ليس  المقدم 

الشريعة.

الطاعة الكاملة وتواضع الله
يحتاجان  لا  ومريم  يسوع  اللاهوتية،  الناحية  من 

للتطهير: يسوع قدوس منذ الحبل به )لوقا 1: 35(، ومريم 

ممتلئة نعمة بلا خطيئة أصلية )لوقا 1: 28(. ومع ذلك، 

إذ  التجسد،  الله في  تواضع  يعبر عن  للشريعة  خضوعهما 

يقبل المسيح أن يكون بين الخطأة ليقدسهم من الداخل. 

يعلن  روحي حقيقي،  تطهير  إلى  يتحول  الطقسي  التطهير 

بداية فداء البشرية.

من التطهير الطقسي إلى الروحي
الدم  أو  بالماء  يرتبط  التطهير  كان  القديم،  العهد  في 

مع  العلاقة  لإعادة  الإنسان  لإعداد  الحيوانية،  الذبائح  أو 

الله، لكن الخطيئة الداخلية ما تزال. أما في المسيح، فالدم 

الثيران  دم  كان  إن  »لأنه  الإنسان:  كامل  يطهّّر  الحقيقي 

دم  بالحري  فكم  الجسد،  طهارة  إلى  يقدّّس  والتيوس 

يطهّّر  بلا عيب،  لله  نفسه  قدّّم  أزلي  بروح  الذي  المسيح، 

ضمائركم من الأعمال الميتة لتعبدوا الله الحي« )عبرانيين 

9: 13–14(. هكذا يتحول مفهوم التطهير من علامة شكلية 

خارجية إلى واقع داخلي، ويصبح التقديم في الهيكل إعلاناًً 

عن الخلاص القادم.

الهيكل كرمز لحضور الله والطهارة
الله،  حضور  مكان  هو  الهيكل  اليهودي،  التقليد  في 

–19  :2 )يوحنا  الحقيقي  الهيكل  هو  نفسه  يسوع  لكن 

الطهارة  انتقال  إلى  يرمز  القديم  الهيكل  في  تقديمه   .)21

من الهيكل )كـ بناء( إلى قلب الإنسان، إذ يصبح المؤمنون 

هيكل الله الحيّّ )1 كورنثوس 3: 16(.

ِـن بَنَــي اســرائيل،  ِـمٍٍ م� رٍٍْ ، كَُُلَّ فات�حِِِ رََح� 2. »ق�سَْْدََّ لــي كَُُلَّ بِِك�
مـنََِ النَــاسِِ والبَهَائـمِ، إِِنَــه لي«

يشكل حدث تقديم يسوع في الهيكل وتطهير مريم، 

كما يرويه القديس لوقا )لوقا 2: 22–40(، محطة لاهوتية 

مريم  طاعة  تصف  التي  البسيطة  فالقصة  بالمعاني.  غنية 

فهم  في  جذرياًً  تحولاًً  تخفي  اليهودية  للشريعة  ويوسف 

كهيكل  ذاته  يسوع  يُعُلن  إذ  والفداء،  والعبادة  الطهارة 

حيّّ، يطهّّر البشرية بذبيحة ذاته، لا بماء أو دم حيوانات.

الإطار الكتابي
تطهيرها  أيام  تمت  »ولما  بالقول:  روايته  لوقا  يبدأ 

ليقدموه  أورشليم  إلى  به  صعدوا  موسى  شريعة  حسب 

للرب، كما هو مكتوب في شريعة الرب: أن كل ذكر فاتح 

رحم يُدُعى قدوساًً للرب، ولكي يقدموا ذبيحة زوج يمام أو 

فرخي حمام« )لوقا 2: 22–24(.

شريعة  القديم:  العهد  من  شريعتين  إلى  النص  يشير 

التطهير بعد الولادة )لاويين 12: 2–8(1 وشريعة تخصيص 

1.  1 وخاطــب الــرب موســى قــائلا:2 )) كلــم بني إســرائيل 
وقــل لهــم: )) أيــة امــرأة حبلــت فولــدت ذكــرا تكــون نجســة 
ــي  ــتها،3 وف ــام نجاس ــون أي ــا تك ــام طمثه ــام، كأي ــبعة أي س
اليــوم الثامــن تختــن قلفــة المولــود،4 وثلاثــة وثلاثيــن يومــا 
ــداس ولا  ــن الأق ــيئا م ــا. لا تمــس ش ــر دمه ــي تطهي تظــل ف
تدخــل المقــدس، حتــى تتــم أيــام طهرهــا.5 فــإن ولــدت 
أنثــى، تكــون نجســة أســبوعين كمــا فــي طمثهــا، وســتة 
وســتين يومــا تظــل فــي تطهيــر دمهــا.6 وعنــد آكتمــال أيــام 
طهرهــا، لذكــر كان أو لأنثــى، تأتــي بحمــل حولــي محرقــة، 
ــاب خيمــة  ــى ب ــة، إل وبفــرخ حمــام أو بيمامــة ذبيحــة خطيئ
الموعــد، إلــى الكاهــن.7 فيقربهمــا أمــام الــرب ويكفــر عــن 
ــدة  ــريعة الوال ــذه ش ــا. ه ــيلان دمه ــن س ــر م ــرأة، فتطه الم
ذكــرا وأنثــى.8 فــإن لــم يكــن فــي يدهــا ثمــن حمــل، فلتأخــذ 
ــر  ــة والآخ ــا محرق ــام، أحدهم ــي حم ــام أو فرخ ــي يم زوج

فـر عنـهـا الكاـهـن فتطـهـر ئـة، فيكـ ذبيـحـة خطيـ

من طقس التطهير إلى فداء العالم

بقلم: الشماس وهل ستو

يسوع في الهيكل



13 Domara  |  Issue 7  |  December 2025

التطهير والفداء في ضوء الصليب
للفداء:  مسبقة  علامة  هو  الهيكل  في  يسوع  تقديم 

في  كماله  يجد  الجسد،  يطهّّر  كان  الذي  القديم،  الطقس 

الهيكل هو  الطفل المقدم في  الذي يطهّّر الضمير.  المسيح 

الخلاص  ليحقق  الصليب،  على  ذاته  سيقدّّم  الذي  ذاته 

الكامل، من الرمز إلى الحقيقة، ومن الدم الحيواني إلى دم 

العهد الجديد.

خاتمة
يُظُهر حدث تقديم يسوع في الهيكل أن التطهير لم يعد 

طقساًً خارجياًً، بل تحوّّلاًً داخلياًً. يسوع لم يأتِِ ليُُطهََّر، بل 

الذي  الجديد،  الخلاص  بداية  ليعلن  الهيكل  ليطهِِّر. دخل 

ما  محققاًً  الأموات،  بين  من  القائم  جسده  في  سيكتمل 

كانت ترمز إليه كل تطهيرات العهد القديم وهي مصالحة 

الإنسان مع الله وعودة القداسة إلى الخليقة. ومن خلال 

مثال مريم في الطاعة والتواضع، نتعلم أن نسمح لله أن 

الحيّّ  هيكله  لنصبح  الداخل،  من  ليطهّّرها  حياتنا  يدخل 

في العالم.

»قلباًً نقياًً أخلق فّيّ يا الله، وروحاًً مستقيماًً 

جدّّد في داخلي« )مزمور 51: 10(.

شهادة سمعان وحنة
يضيف لوقا بعداًً نبوياًً من خلال سمعان وحنة، اللذين 

انتظرا »تعزية إسرائيل« و »فداء أورشليم« )لوقا 2: 25–

38(. سمعان يُعُلن عند حمل الطفل يسوع: »الآن تطلق 

عبدك يا سيد بسلام، لأن عينيّّ قد أبصرتا خلاصك« )لوقا 

.)30–29 :2

بذبيحة  مرتبطا�  يعد  لم  التطهير  أن  كلماته  توضح 

طقسية، بل بالشخص نفسه. النبوءة المؤلمة لمريم تبرز أن 

الطفل سيُُقدّّم لاحقًًا على الصليب، لتطهير العالم.

يم رمز الطاعة والإيمان مر
تواضع  يعكس  طهارتها  رغم  للشريعة  مريم  خضوع 

الإيمان وطاعة الحب. فهي تمثل الإنسان الذي يقبل مشيئة 

لأول  رمزاًً  لتصبح  للرب،  وذريته  ذاته  ويقدّّم  كاملة،  الله 

المؤمنين وأم المخلَّصَين.

البعد الروحي للمؤمن اليوم
الحدث يمتد إلى حياة كل مسيحي، من خلال التطهير 

التوبة  سر  المعمودية،  في  المسيح:  بدأه  الذي  الداخلي 

ذبيحة  المؤمن  يشارك  حيث  والأفخارستيا،  والمصالحة، 

القلب  الحقيقي يتطلب تسليم  التطهير  الطاهرة.  المسيح 

لله وتجديد مستمر بالنعمة.

دراسات كتابي�ة



دومارا  |  العدد السابع  |  كانون الأول 2025 14

المقدمة
يعد القديس أوغسطينوس أحد أعظم اللاهوتيين تأثيراًً في 

تاريخ الكنيسة، لتأملاته العميقة في كتاب )الاعترافات( ولآرائه 

اللاهوتية مثل النظرية الإشراقية، ومدينة الله، والإرادة الحرة، 

موضوعين  أهم  تناول  الفلسفة  حقل  وفي  الأصلية.  والخطيئة 

أو  قبله  الفلاسفة  من  أي  إليهما  يتطرق  أن  قبل  الفلسفة  في 

من بعده لقرون طويلة؛ حيث تناول موضوع »مفهوم الزمن« 

الفلسفات  بين  الساخنة  المواضيع  أحد  اليوم  يشكل  الذي 

الحديثة والعلوم بالأخص الفضاء، الموضوع الآخر الأكثر أهمية 

كان »حدود اللغة« التي أصبحت من المواضيع المهمة في القرن 

التاسع عشر والعشرين.

حياته
ولد القديس أوغسطينوس في تاغسطا المعروفة اليوم تحت 

تسمية )سوق الأهراس( في الجزائر من أب وثني وأم مسيحية 

في 3 تشرين الثاني عام 355 م. دخل المدارس المحلية في مقتبل 

عمره وحينما أصبح شابا كان شغوفا لكسب المعرفة، تميز بذكاء 

حاد وسرعة البديهية، لكن بسبب اختلاطه مع زملاء سيئين في 

المدرسة، عاش مراهقة طائشة، حيث عاش مع صديقة له، التي 

أنجبت له ابنا سماه )اديودانت(، الذي يتردد اسمه في حواراته. 

لم يتعمد أوغسطينوس إلا في عمر 33 عاما، وتوفي في 30 آب 

)تدعى  هيبون  مدينة  إلى  فاندال  دخول  أيام  في  430م،  سنة 

عنابة اليوم( الذي دمرها. لا بد أن نذكر أن أمه القديسة مونيكا 

كانت كثيرة الصلاة، تطلب من الله أن يرحمها بأن يجعل ابنها 

مسيحياًً صالحاًً، فتحققت أمنيتها قبل مماتها. 

يــة فــي القــرون الأربعــة مــن  الســاحة الفكر
لمسيحية ا

من  الأربعة  الجهات  في  بالانتشار  المسيحية  بدأت  حينما 

العالم، لم تكن مهمة الرسل سهلة، حيث لاقوا اضطهادات عنيفة 

اتباعها ديانات  من الإمبراطوريات الكبيرة ومجتمعاتها بسبب 

وثنية أخرى لها إرث ديني عميق مختلف في مجتمعهم.

الزرادشتية  الديانة  كانت  الفارسية:  الإمبراطورية   -1
فكرتها  بساطة  بسبب  الفارسية،  الإمبراطورية  في  منتشرة 

وسهولة استيعابها، تكونت لها شعبية كبيرة. كانت هذه الديانة 

تؤمن بقوتين في الوجود هما إله الخير المتمثل بالنور، وإله الشر 

المتمثل بالظلام وهما في صراع مستديم. 

الرومانية  الإمبراطورية  ورثت  الرومانية:  الإمبراطورية   -2
المسيحية  جاءت  حينما  للإغريق،  والديني  الفلسفي  الإرث 

للمدرستين  الفلسفي  الفكر  بسبب  الانتشار  صعوبة  واجهت 

الرواقية والأبيقورية، اللتين شكلتا المصدر الأخلاقي والديني الأهم 

لدى عموم شعوبها، حيث كانتا تؤمنان بالقدرية، هذا بالإضافة 

إلى ديانات وثنية أخرى ذات طابع فكر غنوصي أو حلولي.

تعد هذه المدرسة من  3- المدرسة الأفلاطونية الحديثة: 

القديس أغسطينوس

بقلم: يوحنا بيداويد

لماذا ترك المانوية ودخل المسيحية؟

شخصيات مشرقية



15 Domara  |  Issue 7  |  December 2025

شخصيات مشرقية

أهم المدارس الفكرية التي تركت أثرها على اللاهوت المسيحي، 

والتي سببت ظهور هرطقات وبدع كثيرة في المسيحية. تأسست 

الأفلاطونية الحديثة في مدينة الإسكندرية على يد الفيلسوفين 

الذي قام بتشييد دعائمها  افلوطين  أمونيوس ساكاس وتلميذه 

الميتافيزيقي  للفكر  المدرسة  هذه  أعادت  روما.  في  ونشرها 

أهميته، كانت آثار الفلسفات الإغريقية من العصر الذهبي لا 

زالت قائمة وبالأخص نظرية )المُثُل لأفلاطون(، التي جلبت انتباه 

وترتيليان  أوريجانوس  مثل:  المسيحيين،  والفلاسفة  اللاهوتيين 

في  برزت  الإسكندري.  فيلون  اليهودي  والفيلسوف  وغيرهم، 

هذه الفترة الأفلاطونية الحديثة بسبب فكرتها الرائدة في تمثيل 

الخلق، والنفس، والإنسان، والموجودات في  الله وعملية  فكرة 

نظريتها )الموجود الأول، العقل الكلي، النفس الكلية(.

4- الديانة المانوية: تأسست هذه الديانة على يد شخص اسمه 
ماني )216-276( في مدينة بابل حينما كانت الدولة الساسانية 

تحكم بلاد ما بين النهرين وبلاد فارس. ترجع جذور هذه الديانة 

إلى الزرادشتية التي كانت تؤمن بوجود إله للخير وآخر للشر. 

كانت المانوية تتنافس مع المسيحية في هذه المرحلة وتنتشر في 

الشرق الأوسط وشمال أفريقيا كالنار بسرعة.

ــطينوس  ــس أوغس ــاء القدي ــباب انتم أس
ــة ــى المانوي إل

بالفكر والفلسفة،  أوغسطينوس كان موهوبا ذكياًً شغوفاًً 

المانوية  والشر،  والخير  والوجود  العالم  تفسير  عن  يبحث  كان 

حسب  اجتماعي  وسط  كل  في  تبشر  براغماتية  ميزة  لها  كان 

الأفلاطونية  الفلسفة  أفكار  كانت  أفريقيا  شمال  في  ثقافته، 

الحديثة وبقية المدارس متوغلة في عقل المجتمع، حينما اطلع 

إنها  التي كانت تدعي  الديانة،  أوغسطينوس على أفكار هذه 

صاحبة المذهب العقلي المحض لتفسير الوجود والعالم، والتبرير 

المنطقي لوجود الشر، فانتمى إليها أوغسطينوس وأصبح واعظاًً 

ومبشراًً وخطيباًً لها. 

المانوية تؤمن بأن الإنسان جزئين على غرار فكرة أفلاطون، 

جزء سمائي الذي هو الروح، وجزء أرضي الذي هو الجسد. الجزء 

الجزء  الخير.  يمثل  وهو  والصفاء  والنقاء  الخير  يمثل  الروحي 

وانفعالاته  وغرائزه  الشر  يمثل  الجسدي،  أي  المادي-الأرضي، 

وميوله، هذا الجزء يدفع الإنسان نحو الأعمال الشريرة أحياناًً، 

المانويين لا  والفواحش. حسب  والسرقة  بالجريمة  القيام  مثل: 

الشر- قوى  لأن  التصرفات  هذه  من  التخلص  للإنسان  يمكن 

الظلام الموجودة في الجسد قوية بحيث تغلب قوة النور الخيرة 

إن  للإنسان  حيلة  فلا  الأعمال،  لهذه  الإنسان  تقود  السماوية، 

وقع في فخ الشر. 

أوغســطينوس  القديــس  دخــل  كيــف 
؟ لمســيحية ا

المانوية ومحاربة  الديانة  بعد عشرة سنين من مسيرته في 

سبب  عن  المانويين  بتفسير  أوغسطينوس  يقتنع  لم  المسيحية، 

الإيطالية  ميلان  إلى  قدومه  عند  فتركها.  العالم  في  الشر  وجود 

كثيراًً  عليه  تردد  وقد  )امبرسيوس(،  المدينة  أسقف  إلى  تعرف 

تؤمنوا  لم  »إن   6  :8 أشعيا  بمقولة  تأثر  مواعظه،  إلى  واستمع 

فلن تفهموا«، التي دفعته للأيمان بالمسيحية، فاتخذ من مقولة: 

»اعقل كي تؤمن، وآمن كي تعقل« مبدأًً أساسياًً في حياته.

فآمن بالمسيحية وتعاليمها، وندم كثيراًً على أفعاله الشريرة 

ودخل  الأسقف  ذلك  يد  على  واعتمد  مراهقته  سنين  خلال 

السلك الكهنوتي مباشرة. اعتزل الحياة إلى حياة الصلاة والتأمل 

في  كبيرا�  ولاهوتيا�  عظيماًً  معلماًً  الأخير  في  فأصبح  والكتابة، 

الكنيسة، هذا بالإضافة إلى مساهمته في الفكر الفلسفي.

القديس  وصل  عميق  تفكير  وبعد  تأمله  خلال  ومن 

امتلاك  هو  العالم  في  الشر  وجود  سبب  أن  إلى  أوغسطينوس 

الحر  فقراره  والشر؛  الخير  عمل  في  الحرة(  )الإرادة  الإنسان 

يقوده إلى النتيجة، وليس الله الخالق الذي يجبره أو يقوده أو 

يمنعه من عمل فعله.كما أكد على الرغم من وجود صعوبة عند 

الإنسان للتغلب على عواطفه أو غرائزه التي تدفع لعمل الشر، 

مميزاًً  كائناًً  جعلته  الحرة«  »الإرادة  للإنسان  الله  منح  أن  إلا 

من بين جميع الموجودات والمخلوقات الأخرى، بدون )الإرادة 

الحرة( سيكون مصير الإنسان محكوماًً بالقدرية.

المصادر:

محمد  ترجمة  الفلسفة،  تاريخ  مختصر  واربرتون،  نايجل   -1

مفضل، تقديم على حسين، دار الكتب العلمية للطبع والنشر 

والتوزيع، بغداد العراق، 2019.

الوسيط  العصر  في  المسيحية  الفلسفة  من  نصوص   -2

»أوغسطين، أنسليم، توما الأكويني«، د. حسن حنفي، الطبعة 

لبنان،  والتوزيع، بيروت،  والنشر  للطباعة  التنوير  دار  الأولى، 

.2005

3- المطران كوركيس كرمو، الإنسان والله، ج1 لاهوت عقائدي، 

مؤسسة أورينت، ميشكان، الولايات المتحدة، 1987.



دومارا  |  العدد السابع  |  كانون الأول 2025 16

نبذه عن أرستيدس وكتابه:
الآباء  من  كاتب  أول  الفيلسوف  أرستيدس  يعتبر 

دفاعاتهم  وصلت  الذين  المسيحي  الإيمان  عن  المدافعين 

أواخر  بين  ما  عاش  أثينا  من  يوناني  فيلسوف  هو  إلينا. 

جداًً،  فصيح  الميلادي.  الثاني  القرن  وبدايات  الأول  القرن 

الرومانية  المواطنة  بحق  تمتع  ثرية.  أسرة  من  وينحدر 

إلى  اهتدى   ،)138-117( أدريانس  الإمبراطور  وعاصر 

المسيحية ودافع عنها ببلاغة واضحة. كتاب دفاعه معنون 

إلى الإمبراطور الروماني أدريانس حوالي عام 125م وقد ظل 

هذا الدفاع مفقوداًً إلى أن أعيد اكتشافه في ترجمة سريانية 

كاملة. معظم المعلومات عن أرستيدس مستقاة من كتاب 

التاريخ الكنسي لأوسابيوس أسقف قيصرية فلسطين، ومن 

كتاب الرجال العظام لهيرونيموس.

أثينا  فيلسوف  أريستيد  »إن  عنه  هيرونيموس  يقول 

المتمتع ببلاغة فائقة... تلميذ المسيح، وجه إلى الإمبراطور 

أدريانس في نفس الوقت الذي وجه إليه كوادراتس خطاباًً 

يشرح فيه ماهية المسيحية ويدافع عنها. لايزال هذا الدفاع 

محفوظاًً عند اللغويين وقد أظهر فيه عبقريته«.

عرف دفاع أرستيدس انتشاراًً واسعاًً في القرون المسيحية 

الأولى وفقد بعدها، إلى أن ظهر ثانية بعدما أكتشف الآباء 

الأول  الفصلين   1878 عام  البندقية  في  الأرمن  اللعازريون 

الخامس  للقرن  تعود  أرمنية  مخطوطة  في  منه  والثاني 

السريانية  الترجمة  اكتشاف  ذلك  وتبع  بنشرها.  وقاموا 

الكاملة للنص، التي تعود لنهاية القرن السادس، أو بداية 

القرن السابع. ثم تم اكتشاف النص اليوناني لدفاعه.

ــة  ــب الوثيق ــاع« حس ــاب »الدف ــوى كت محت
ــة: اليوناني

الكتاب مكون من 17 فصلاًً، ويقسم إلى ثلاثة أقسام 

أساسية غير متساوية بالحجم. لا يوجد في الكتاب تعابير 

لاهوتية دقيقة، بل نجد فيه صيغاًً عامة، فمثلاًً فيما يخص 

كل  متسام، محرك  واحد،  الله  أن  أرستيدس  يستنتج  الله 

يصفه  الفلسفي  النفي  أسلوب  خلال  ومن  ومرتبه.  شيء 

ويقول عنه بأنه غير مولود، غير مخلوق، لا بداية له، أزلي، 

غير منظور، لا ينحل، لا يتغير.

فيما يتعلق بيسوع المسيح يقول عنه في الفصل 15 ما 

نصه »أنه ابن الله العلي، نزل من السماء من أجل خلاص 

قديسة،  عذراء  من  دنس،  ولا  زرع  غير  من  وولد  البشر 

الشرك،  ضلال  من  يخرجهم  لكي  للبشر  وظهر  تجسد 

وبعد أن أكمل تدبيره الباهر ذاق خبرة الموت طوعاًً على 

أيام وصعد  ثلاثة  بعد  تدبير سام. وقام  الصليب، بحسب 

إلى السماوات«.

آباء الكنيسة

الفيلسوف والمدافع عن الإيمان

أرستيدس

الشماس بشار جوزيف مطلوب



17 Domara  |  Issue 7  |  December 2025

أقسام الكتاب كما يلي:
أ- القسم الأول )الفصول 1-13( »المشركون«:

البشرية  الأجناس  وأنواع  بالله )ف1(.  اعترافاًً  يتضمن 

للآلهة  عباداتهم  خلال  من  وضلالهم  »المشركون«  الأولى 

والأصنام )ف 13-2(.

يحسن  لمن  بالله  الإيمان  اعتراف  نجد  القسم  هذا  في 

التأمل في خلق العالم وترتيبه من دون أن يكون له محرك. 

حسب  المادة  يخص  ما  كل  عن  الله  الكاتب  ينزه  فيه 

مصطلحات الفلسفة اليونانية الأفلاطونية والرواقية، وأيضاًً 

»الله  مثلاًً:  يقول  المقدس.  الكتاب  مصطلحات  بحسب 

الخالق لا بدء له. أبدي، خالد، لا ينقصه شيء، منزه عن 

الاهواء البشرية والنقائص، به خلق كل شيء، ليس بحاجة 

الوثنية.  الآلهة  مثل  الحسية  الموجودات  من  أي شيء  إلى 

ويضيف أريستيدس صفات أخرى في تنزيه لله عن المادة 

مثل قوله عنه بأنه غير فاسد، غير متغير، لا يُرُى في حين 

أنه يرى كل شيء«.

بقانون  الشبيه  القسم  الله في هذا  الحديث عن  بعد 

الإيمان ينتقل الكاتب إلى معالجة موضوعه الأساسي وهو 

مََن مِِنْْ الأجناس البشرية الثلاثة يعيش على الحقيقة؟ أي 

من له رأي صحيح بالله وهذا الرأي يعكس أخلاقاًً سامية 

ثلاثة  إلى  البشر  يقسم  ثم  تاه؟  الذي  ومن  المجتمع.  في 

ملاحظة  )مع  والمسيحيون  اليهود  المشركون،  هم:  أجناس 

أضافة جنس آخر في المخطوطة السريانية وهم البرابرة(.

هم:  فئات  ثلاث  »المشركون«  الأول  الجنس  في  يميز 

والمصريون  )ف11-8(  اليونانيون  )ف7-3(،  الكلدانيون 

)ف12(. ثم يبين في الفصل 13 ضلال الأجناس الأولى.

ب- القسم الثاني )الفصل 14( »اليهود«:

ينتقل الكاتب فيه إلى مفهوم الله حسب اليهود الذين 

يصنفهم على أنهم الجنس الثاني من البشر. ويقدم ملخصاًً 

الوعد  خلال  من  اليهودي  الشعب  مع  الإلهي  للتدبير 

لإبراهيم، والخروج من مصر على يد موسى، وردّّ الجميل 

من قبل الشعب بقتل الأنبياء والصديقين وتسليم ابن الله 

إلى بيلاطس. في هذا القسم يُظُهر أرستيدس سمو الإيمان 

اليهودي ومحدوديته في آن واحد.

ت- القسم الثالث )الفصول 15-16( »المسيحيون«: 

سمو  ويشرح  المسيحيين  عن  أرستيدس  يتكلم  وفيه 

جنس  يصف  المسيحي.  الإيمان  وفحوى  المسيحية  الديانة 

فيه  ويلخص  الحقيقة،  على  يعيش  من  بأنهم  المسيحيين 

الأقدس  الثالوث  يذكر عقيدة  لكنه لا  المسيحية،  العقيدة 

يكتفي  القدس.  والروح  والأبن  للآب  إشارته  من  بالرغم 

كلها  الأشياء  خالق  بالله  يقرون  المسيحيين  أن  بالقول 

بواسطة ابنه والروح القدس.

بجانبها  المسيحية  الأخلاق  عن  بعدها  بالكلام  ينتقل 

السلبي المتمثل بالامتناع عن المحرمات في الوصايا، وبجانبها 

الإيجابي من خلال خدمة القريب والعطاء والضيافة وعيش 

القداسة والشكر.

ث- خاتمة )فصل 17(: 

في هذا الجزء يحض الملك على عبادة الله الخالق وعلى 

إلى  بالإشارة  دفاعه  أرستيدس  يختتم  ثم  الحقيقة.  اتباع 

بهم،  اليونانيين  استهزاء  برغم  الأخلاقي  المسيحيين  تفوق 

يشعر  لكي  وذلك  المسيحي  الإيمان  اعتناق  عليهم  والذين 

المضطهدون أين تكمن الحقيقة وأين يوجد الإله.

المراجع:
1- البطريرك لويس روفائيل الأول ساكو، الآباء الأوائل 

دار  )96-185م(،  والمدافعون  الرسوليون  الكنيسة  آباء 

المشرق، بيروت، طبعة أولى، 2013، ص 57-53.

الأولى،  الثلاثة  القرون  الكنيسة.  آباء  رستم،  أسد   -2

منشورات النور، 1983، ص75-73.

الفيلسوف  أرستيدس  الأب جوزيف كميل جبارة،   -3

برلعام ويوآصاف، سلسلة  الدفاع. بحسب رواية  الأثينائي. 

التراث الروحي، دار المشرق، بيروت، طبعة أولى 2006.

4- الأب جوزيف كميل جبارة، هيرونيموس. مشاهير 

الرجال، سلسلة التراث الروحي، دار المشرق، بيروت، طبعة 

أولى، 2010، ص 50-49.

آباء الكنيسة



دومارا  |  العدد السابع  |  كانون الأول 2025 18

ثقافة عامة

الأدلة  تفسير  المبدأ،  حيث  من  كن،  ميُم ذلك،  ومع  نفسه. 

إحدى  تأثير  خلال  من  الظواهر  هذه  من  لأيٍّّ  التجريبية 

حالة  تفسير  كن  ميُم المثال،  سبيل  على  الأخرى.  الظواهر 

والعكس  الاستبصار،  باستخدام  التخاطر  من  ظاهرة 

كن تفسير حالة من الاستبصار بالإدراك  صحيح. وبالمثل، ميُم

المُسُبق لوقت تأكيد المعلومات المُدُركة لاحقًًا. في نظريته 

من  ثالبورن  مايكل  الراحل  اقترح  النفسي  التلاعب  عن 

جامعة أديلايد/ أستراليا أن يتناول الباحثون هذه الظواهر 

باستخدام إطار تكاملي واحد )ثالبورن، 2004(.

لطالما أثارت القدرة على التنبؤ بالمستقبل، وهي القدرة 

وقوعها،  قبل  المستقبلية  الأحداث  إدراك  على  المزعومة 

اهتمام العلماء وعامة الناس. ورغم كثرة التقارير القصصية 

متشككاًً  العلمي  المجتمع  يزال  لا  التجريبية،  والادعاءات 

بشدة في صحتها. وتتمثل القضية المحورية في هذا النقاش 

في نقص الأدلة الموثوقة والقابلة للتكرار التي تثبت قدرة 

بطريقة  المستقبل  عن  معلومات  إلى  الوصول  على  البشر 

قابلة للتحقق.

بالدراسات  المسبق  الإدراك  مؤيدو  يستشهد  ما  غالباًً 

التي  التجارب  مثل  النفس،  وراء  ما  علم  في  المختبرية 

العشوائية،  البطاقات أو مولدات الأرقام  تستخدم تخمين 

حيث يبدو أحيانًاً أن المشاركين “يتنبأون” بنتائج مستقبلية 

بمعدلات أعلى بقليل من الصدفة. 

يحاول مؤيدو الإدراك الحسي خارج الحواس أن يبرهنوا 

الإحساس  قنوات  خارج  أحداث  إدراك  نستطيع  أننا  على 

الأدلة  أن ندرس  كالرؤية والسمع واللمس. قبل  المعروفة 

على هذا الادعاء الاستثنائي، نتناول أوالًا السؤال التالي:

ما هو الإدراك الحسي خارج الحواس؟ هل هو حقيقة 

أم خيال؟
قسّّم الباحثون الذين يدرسون هذا الموضوع والظواهر 

النفسية المرتبطة به إلى ثلاثة أنواع رئيسية:

	1 الإدراك المسبق: اكتساب المعرفة بالأحداث المستقبلية .

بطريقة أخرى غير الاستدلال من المعرفة الحالية.

	2 به . يمر  ما  معرفة  التخاطري(:  )التواصل  التخاطر 

شخص آخر دون استخدام القنوات الحسية المعترف 

بها.

	3 الاستبصار )إدراك يتجاوز الحواس(: المعرفة الإدراكية .

للأشياء أو الأشخاص في البيئة دون استخدام القنوات 

الحسية المعترف بها. 

تحريك  على  القدرة  )ادِِّعاء  النفساني  التحريك  يرتبط 

شيء بقوة الإرادة الفكرية( ارتباطاًً وثيقاًً بالإدراك الحسي 

أنه عادةًً ما يتميز عنه، والذي  الرغم من  الخارجي، على 

أو غير حية( من  )حية  البيئة  المباشر على  التأثير  يستلزم 

الشخص  أو من خلال وجود  العقلي وحده،  التأثير  خلال 

د. أمير يوسف

الإدراك الحسي 
خارج الحواس



19 Domara  |  Issue 7  |  December 2025

النقاد على وجود عيوب منهجية في  يُشُدد  مع ذلك، 

صغر  من  تعاني  التجارب  من  فالعديد  الدراسات.  هذه 

أخطاء  أو  المناسبة،  الضوابط  نقص  أو  العينات،  حجم 

لا  ذلك،  على  علاوة  الدلالة.  شأن  من  تُضُخّّم  إحصائية 

كن لأي قانون فيزيائي، أو عملية معرفية معروفة، تفسير  ميُم

يجعل  مما  الحاضر،  إلى  المستقبل  من  المعلومات  انتقال 

الإدراك المسبق غير مُُقنع من الناحية العلمية.

يُعُدّّ التخاطر ظاهرة كثيراًً ما ارتبطت بالخيال العلمي 

وبالظواهر الخارقة للطبيعة، وقد أسرت خيال الإنسان على 

مرّّ القرون. إن فكرة القدرة على التواصل مباشرة من عقل 

إلى آخر، من دون الحاجة إلى اللغة المنطوقة أو المكتوبة، 

أثارت مزيجاًً من الفضول والشك في آنٍٍ واحد.

تعود  إذ  وغنيّّاًً،  طويلاًً  تاريخاًً  التخاطر  فكرة  تمتلك 

من  العديد  ففي  القديمة.  الحضارات  إلى  إليها  الإشارات 

هبة  التخاطر  أن  يُعُتقد  كان  والروحية،  الدينية  التقاليد 

الثقافات  أن  كما  عميق.  روحي  لتنوير  نتيجة  أو  إلهية 

الأصلية حول العالم تروي حوادث من التواصل التخاطري 

بوصفه جزءاًً لا يتجزأ من تقاليدها. 

للتخاطر زخماًً في أواخر  العلمي  اكتسب الاستكشاف 

القرن التاسع عشر وبدايات القرن العشرين. ومن الجدير 

 1882 عام  تأسست  النفسية  البحوث  جمعية  أن  بالذكر 

للتحقيق في الظواهر مثل التخاطر، والاستبصار، وغيرها من 

القدرات الخارقة.

فإن  العلمية،  البحوث  استمرار  من  الرغم  وعلى 

التخاطر ما يزال مثيراًً للجدل وموضع شك كبير في الأوساط 

العلمية. ويؤكد النقاد أن الأدلة المقدمة في هذه التجارب 

للتكرار  قابلة  غير  نتائجها  وأن  قصصية،  تكون  ما  غالباًً 

التجريبي  التصميم  أهمية  يشددون على  باستمرار. وهم 

الصارم والحاجة إلى أدلة موضوعية وقابلة للقياس لدعم 

الادعاءات المتعلقة بالتخاطر.

تجريبية  أساليب  الباحثون  تبنّّى  الأخيرة،  العقود  وفي 

أكثر تطوراًً لدراسة التخاطر. ومن هذه الأساليب استخدام 

الأنظمة الحاسوبية، حيث يحاول الأفراد نقل أو استقبال 

أجهزة  أو  الحاسوبية  الدماغ  واجهات  عبر  المعلومات 

تخطيط الدماغ الكهربائي. وتهدف هذه التجارب إلى رصد 

يوفر  مما  التخاطري،  بالتواصل  المرتبط  العصبي  النشاط 

مقياساًً أكثر موضوعية لهذه الظاهرة.

النفس  الباحثين في علم  اهتمام  الاستبصار  أثار  لطالما 

وعلم ما وراء النفس. ومع ذلك، ورغم الدراسات المكثفة، 

لم يُثُبت علمياًً. ويكمن السبب الرئيسي في صعوبة التوصل 

تجريبية  للتكرار في ظل ظروف  وقابلة  متسقة  نتائج  إلى 

كن  ميُم لم  فإذا  التكرار،  قابلية  على  العلم  يعتمد  مُُحكمة. 

ومراقبين  مختبرات  عبر  موثوق  بشكل  ما  ظاهرة  إثبات 

كن اعتبارها مُُتحققة. مختلفين، فلا ميُم

من  للعديد  انتقادات  وُُجهت  ذلك،  على  علاوة 

بسبب  الاستبصار  على  أدلة  وجود  تدّّعي  التي  التجارب 

تسرب  أو  الضوابط،  كفاية  عدم  مثل  منهجية،  عيوب 

تصحيح  عند  الإحصائية.  الأخطاء  أو  الحسية،  المعلومات 

هذه المشكلات، عادةًً ما تختفي الآثار. كما أن غياب آلية 

فيزيائية أو نفسية معقولة يزيد من الشكوك، إذ لا توجد 

كيفية  حالياًً  تشرح  الأعصاب  علم  أو  الفيزياء  في  نظرية 

انتقال المعلومات أو إدراكها دون مدخلات حسية.

الراين  أبحاث  مركز  باحثي  مثل  الباحثين،  بعض  أفاد 

برينستون،  جامعة  في  الهندسة  شذوذات  أبحاث  ومختبر 

فوق  إدراك  وجود  إلى  تُشُير  ضعيفة  إحصائية  بانحرافات 

حسي، إلا أن هذه النتائج لم تصمد أمام تكرار دقيق. لذلك، 

إلى أن تظهر أدلة تجريبية متسقة وإطار نظري متماسك، 

يبقى الاستبصار غير مُُثبت، ويُعُتبر عموماًً ظاهرة نفسية أو 

تفسيرية، لا ظاهرة مُُثبتة علمياًً.

المصادر
1. قاموس حتي الطبي الجديد. د. يوسف حِِتي، أحمد 

الأولى،  الطبعة  بيروت،  لبنان،  مكتبة  الخطيب.  شفيق 

 .2011

 2. Extra-Sensory Perception, by J. B. Rhine, [1934, at 
sacred texts.com.
3. Scott O. Lilienfeld, et al (2019). Psychology from 
inquiry to understanding. Edition 3, by Pearson Australia 
Group Pty Ltd
4. The enigma of telepathy: Exploring the intricacies 
of mind-to-mind communication. Journal of surgical 
pathology and diagnosis. Vol. 5, Issue 1, 2023.

ثقافة عامة



دومارا  |  العدد السابع  |  كانون الأول 2025 20

تأمل كتابي

هل هي تحية عجيبة: أن أبدأ بـ تهنئة القيامة في 

زمن الميلاد؟! لنرى الاندهاش والإعجاب كيف بدأ!

قصة
الأب  مع  اجتماع  عام 2023 وفي  الشهر من  مثل هذا  في 

الكتابية  الدورة  عنوان  هو  لوقا  إنجيل  يكون  أن  تقرر  ثائر، 

لتلك السنة. بدأت الدورة في شهر شباط، وأولى فصول إنجيل 

لوقا كانت قصص ميلاد يسوع من بشارة الملاك لمريم، الولادة 

فكانت في  الكتابية  الدورة  نهاية  أما  إلخ.  الرعاة...  المغارة،  في 

الأسبوعين الأخيرين من شهر كانون الأول مع الفصول الأخيرة 

لإنجيل لوقا التي كانت مرحلة الصليب والآلام والموت والقيامة، 

معها ملحق الترائيات.

أحسست بحدوث شيء عجيب...! لكن لم أنتبه له إلا في 

العام التالي )2024( عندما تناولنا دراسة إنجيل متى...!

السنة الماضية تكررت نفس الحكاية، أناجيل الطفولة والميلاد 

في زمن القيامة، وأحداث الصلب والموت والقيامة في زمن الميلاد. 

ونفس الشيء تكرر هذه السنة، عندما بدأنا بنص عماذ يسوع في 

زمن الصوم، هكذا أتت محاضرتي الأخيرة نص الترائيات في مرقس 

)16: 9-20( التي ألقيتها في زمن البشارة والميلاد!

عجبي واندهاشي، كنت أعيش الزمنين في وقت واحد، 

الميلاد والقيامة!

الجواب: أسلوب )الإحاطة(
لكل إنجيلي أسلوبه الأدبي الخاص به والذي من ورائه يقدم 

التي  الأدبية  البشارة بلاهوتها وتعليمها. وإحدى الأساليب  لنا 

استخدمها البشير متى كان أسلوب )الإحاطة( أو )التأطير)1(، 

عندما كان يريد التشديد على تعليم رئيسي من بشارة الملكوت 

في  كبرى)2(  رئيسية  إحاطات  ثلاث  هنالك  المسيح.  ليسوع 

متى  الزمنين؟!  أعيش  كنت  لماذا  لّيّ  أنارت  التي  متى،  إنجيل 

في هذه الإحاطات الكبرى، عندما يذكر طفولة يسوع وقصص 

الآلام  قصص  يذكر  وعندما  القوس(،  )فتح  بمثابة  فهي  الميلاد، 

والموت والقيامة هي بمثابة )غلق القوس(، لتأتي البشارة وحياة 

يسوع: معجزاته وشفاءاته وتعليمه، ضمن هذه الأقواس هي 

تعليم رئيسي عن: كهنوته، نبوته وملوكيته.

والإحاطات الرئيسية الثلاثة هي:

إحاطة اسم يسوع )الكاهن(
في الآية 21 في الفصل الأول يبشرنا متى عن لسان الملاك 

لمريم: »وستَلَِِدُُ ابناًً فسََمِِّهِِ يسوع، لأَنََّهَ هوََ الَّذَي يُخََُلِّصُُِ شََعبََه 

: يهوه  مِِن خََطاياهم«. إن معنى اسم يسوع هو )יהוֹ שׁע 

شاع(، أي: الله يُخُلص. لكن هل هذا كلام حقيقي أم ادعاء من 

ملاك؟!! يأخذنا متى إلى لحظة يسوع مع رسله وهو يناولهم 

الخبز والخمر في خميس الفصح ويقول لهم: »فهذا هُُوََ دََمي، 

دََمُُ العََهد يُرُاقُُ مِِن أَجَْْلِِ جََماعةِِ النََّاس لِغُُِفرانِِ الخََطايا« )26: 

28(. إذن يسوع يؤكد على أن غاية بشارته وعمله هو غفران 

لأجل خلاص جماعة الناس.

تأمل: خلقنا الآب السماوي في أبهى صورة في الوجود، هي 

لكن  بزلة،  الصورة  تلك  أسفاه! شوهنا  وا  انعكاس لصورته هو. 

الحية  رأس  سيسحق  بمن  وعدنا  وعظمته،  الآب  جود  لكامل 

القديمة )تك 3: 15(. فكان الابن المولود من عذراء ساحق الحية 

بصليبه.. وهو رجاؤنا الآتي، هو الحمل عريس كنيسته )رؤ 21: 9(.

إحاطة عمانوئيل )النبي(
كتب متى إنجيله لجماعة يهودية أصبحت مسيحية؛ لهذا 

بالنبوءات شرعية  يثبت  كي  القديم  العهد  إلى  يلجأ  دوماًً  نراه 

 قام... 
ً
المسيـح قام.. حقاً

والمجد لله في العُُلى...

بقلم: مخلص خمو

»وعلى الأرض السلام، وبالناس المسرّّة«



21 Domara  |  Issue 7  |  December 2025

تأمل كتابي

« )مز  اخي يا مََلِكِي وإِلِهي فإِِينِّي إِلَِيَكََ أُصََُيلِّي »أَنَصِِتْْ إلى صََوتِِ رصُر

ليعيد  الخليقة  بكر  الملك،  ابنه،  وأرسل  الله  فاستجاب   .)3  :5

السماء  من  النازلة  المقدسة  المدينة  انتظار  رجاء  بقيامته  لنا 

نعيش  ملوكية  مدينة  والزمرد،  واللازورد  بالياقوت  والمرصعة 

فيها ملوكاًً )رؤ 21: 24-10(.

لنكن قياميّّون
اليوم الأول، هكذا  الليل في  النهار عن  النور فصل  مثلما 

ميلاد يسوع وتجسده هو تدخل الله ليفصل أبناء النور عن 

الظلمة. ومثلما خلق الله الإنسان تتويجاًً لخليقته، هكذا هي 

القيامة خُُلق جديد لإنسان قياميّّ جديد. وكما استراح الله في 

اليوم السابع، هكذا الخليقة تعيش اليوم السابع في رجاء تمام 

الزمنين: الميلاد والقيامة.

المصادر
بيبلية،  الملكوت )ج1(، دراسات  بدايات  أنجيل متى:  الفغالي،  بولس   .1

الرابطة الكتابية، بيروت، لبنان، 1996.

2. المطران أنطوان عوكر، محاضرة كتابية: إنجيل القدِِّيس متََّى، تصميم 

.)www.youtube.com/watch?v=bnoxaY9Xjd4( ونظرة عامََّة
3. Jacob Michael Carlson, Jesus-Immanuel: Matthews Narra-
tive Christology of Devine Presence, Seattle Pacific Seminary 
Theses, Seattle Pacific University, Washington, USA, 2017.

..................................................................................................

أشعيا  من  العمانوئيل  آية  فيأخذ  المشيحاني.  وبرنامجه  يسوع 

ليضعها لنا في إنجيله: »ها إِنََِّ العََذراءََ تَحَْْمِِلُُ فتَلَِِدُُ ابناًً يُسُمُُّونَهَ 

التساؤل  لنا  يحق  ألا   .)23  :1( معََنا((«  ))اللهُُ  أَيَِِ  نوئيل  عِِامَّا

والقول: بعيداًً عن الترابطات والإثباتات المتاوية لولادة يسوع! 

من  آية  آخر  في  الموت  من  القائم  يُجُيبنا  يسوع؟  رأي  هو  ما 

الإنجيل: »وعََلِّمِوهم أَنَ يَحَفََظوا كُُلََّ ما أَوَصََيتُكُُُم به، وهاءنذا 

القدم،  في   .)20  :28( العالَمَ«  نِهِايةِِ  إِِلى  الأَيََّاَمِِ  طَوَالََ  معََكم 

كان الله مع الإنسان وهو في السماء، وفي الميلاد قد نزل الإله 

وصار بيننا. أما الآن، بعد القيامة، فهو حال معنا، في أفخارستيا 

أسرارية لن تنقطع حتى تمام الزمن.

الإنسان في  الله، كان  إبراهيم خليل  تأمل: قبل أن يكون 

الجنة صديقاًً لله. يُصُوّّر لنا سفر التكوين هذه العلاقة القوية 

عندما كان الله »وهو يَتََمَََشَّىى في الجََنََّةِِ عِِندََ نَسَيم النّّهار« )تك 

3: 8(. وا أسفاه! كسرنا تلك العلاقة، وقطعنا ذلك الرابط. مع 

جنته،  من  خروجنا  بعد  وحتى  السماوي،  الآب  يتركنا  لم  هذا 

النور،  لمقدم  رجاء  كنبوءة   )24  :3 )تك  عدن  شرقي  أسكننا 

المسيح، حيث مشرق الشمس.. مع القائم، نحن نعيش السكنى 

السكنى  رجاء  على  نحن  عينه  الوقت  وفي  بأفخارستيته،  معه 

التامة والحقة والكاملة عند اكتمال الزمن وتحققه. حيث الله 

بمجده هو هيكلاًً، والحمل الحاضر فيها معنا )رؤ 21: 22(.

إحاطة ملك اليهود )الملك(
مجوس)3( من المشرق يبحثون عن طفل ذو صفات ملوكية 

»))أَيَنََ  وقالوا:  والزمن.  التاريخ  سيغير  لملك  هدايا  يقدموا  كي 

مََلِِكُُ اليهودِِ الَّذَي وُُلِدِ؟ فقََد رأَيَنا نَجَمََه في المَشَرِقِ، فجِِئْنْا لِنََِسجُُدََ 

لَهَ((« )2: 2(. لنتسأل مرة أخرى، هل نعتمد عمل هؤلاء الوثنيين 

شهادة حقّّة؟ ومن لقطة الميلاد يقودنا متى إلى لقطة الصلب، 

مع شهادة وثني آخر، وهو حاكم روماني: »ووََضعوا فَوَقََ رَأَسِِه 

عِِلَّةَََ الحُُكمِِ علَيَه كُُتِِبََ فيها: ))هذا يسوعُُ مََلِِكُُ اليََهود((« )27: 

ومن  المشرق  )من  الوثنيين  يُشُارك  يتقصد لأن  متى  كأن   .)37

المغرب( ليشهدوا بملوكية ملك أتى لشعبه الذي رفضه.

تأمل: قبل السقوط، كُُنا ملوكاًً أبناء ملك. فبعد أن أعطانا 

المخلوقات  فسمينا  الطبيعة،  على  السلطان  وهبنا  صورته، 

بأسمائها )تك 2: 19-20(.. وا أسفاه! .. رفضنا الملوكية واخترنا 

عبودية الخطيئة، لكن الإصرار الإلهي لجعلنا أبناء ملك لم تنته؛ 

فشقّّ البحر وحررنا وأعطانا أرضاًً نسكنها وننمو ونكثر، كل هذا 

أن  الشعب  رفض  فعلنا؟  ماذا  معه!  علاقة  نكون في  أن  لأجل 

للرب:  المؤمنون  فزمر   .)5  :8 صم   4( ملكاًً  عليهم  الله  يكون 

)1( أســلوب الإحاطــة )التأطيــر(: هــو أن يذكــر الكاتــب كلمــةًً أو 
ــة  ــة، ثــم يعيــد ذكــر الكلمــة نفســها أو الجمل ــةٍٍ معيّنّ ــةًً فــي آي جمل
ذاتهــا فــي آيــةٍٍ أخــرى فــي موضــع مختلــف مــن الإنجيــل، وذلــك 
للدلالــة علــى المعنــى المشــترك والتشــديد علــى المضمــون الرابــط 
ــح  ــان دور »فت ــان أو الجملت ــؤدّّي الكلمت ــذا ت ــن. وبه ــن النصّّي بي
القــوس« و»غلــق القــوس«، حيــث يســتخدمهما الكاتــب لتوجيــه 

انتـبـاه الـقـارئ وتحدـيـد موـضـوعٍٍ بعيـنـه ضـمـن الـنـصّّ الكتاـبـي

ــزت هــذه )الإحاطــات( عــن بعضهــا البعــض، فقســم  )2( تماي
كانــت  مــرات  الأخــرى طويلــة،  بينمــا  أتــت قصيــرة  منهــا 
تأتــي فــي نفــس الإصحــاح ومــرات أخــرى كانــت تتجــاوز 

آُـُـخرى لإصحاــحات 

)3( كلمــة فارســية تعنــي )كهنــة( رتبتهــم بيــن الحاكــم والشــعب 
فــي بلاد مــاري وفــارس. إذا اعتمدنــا معنــى الاســم فأصلهــم 
اعتمدنــا  إذا  أمــا  زرادشــتيين.  كهنــة  كانــوا  وربمــا  فارســي 
أصــل التعليــم فربمــا هــم مــن بابــل، حيــث تكمــن قــوة المجتمــع 
اليهــودي الــذي تشــكّّل هنــاك بعــد الســبي والذيــن تمرســوا فــي 
قــراءة النبــوءات مــن أجــل معرفــة مقــدم المشــيح. فــرأى البعــض 
مقــدم المجــوس مــن المشــرق إشــارة إلــى )عــدد 24: 17(. 
لكــن حســب التقليــد الكنســي المشــرقي فالمجوســي هــو اســم كان 
يُطُلــق علــى الكهنــة الكلــدان الذيــن عملــوا فــي الســحر وقــراءة 

لـع، وـمـار أـفـرام يُـُشـير إـلـى ـهـذا النـجـوم والطاـ



قلبي  بل على جدران  الورق،  بدايةًً على  تُكُتب  المقالة لم 
سألتُُ  التي  تلك  الطويلة،  الداخلية  رحلتي  من  وُُلدت  أنا. 
يفقد  أن  لقلبي  القارئ: كيف يمكن  أن أسأل  فيها نفسي قبل 
حساسِِيته تجاه كلمة الله؟ كيف أسمح للعادات الثقيلة وزخم 
الحياة أن تُغُطي ذلك الصوت الهادئ الذي يهمس في عمقي؟ 
أختبرها،  التي  الصلاة  سكون  من  الكلمات  هذه  خرجت  لقد 
التحوّّل  نقطة  نفسي…  حقيقة  فيها  واجهتُُ  لحظات  ومن 

والقرار الأوّّل لرحلتي مع المسيح.

المقدمة:
تبدأ رحلة الإنسان مع المسيح في عمق عطشٍٍ خفيّّ يسكن 
القلب منذ الأزل، عطش إلى النور والحقيقة، إلى وجهٍٍ مجهول 
البدء. لم تكن بدايتي مختلفة؛ فقد كنت  يعرفه الإنسان منذ 
أبحث عن معنى لحياتي بين صخب الأيام وضياع اليقين. لكن 
الله، في لطفه، لا يترك الباحثين عنه طويلاًً في التيه، بل يقترب 

بهدوء كالفجر الذي يزحف على أطراف الليل.
سمعتُُ نداءه لا بأذنّيّ، بل بقلبي، نداءًً لم يدعُُني إلى مكان، 
تلك  ومنذ  داخلي.  وتبدّّل  وصدقٍٍ  حٍبٍّ  علاقة  علاقة؛  إلى  بل 
اللحظة، أدركت أنّّ رحلتي معه هي في الحقيقة رحلة اكتشاف 
ذاتي. ففي وجه المسيح أكتشف حقيقتي المطموسة، وفي صليبه 

أرى معنى الحبّّ الذي يعطي للحياة مغزاها وللألم رسالته.
في البداية لم أكن أعي أنّّ الله كان يسير إلى جانبي. ظننت 
أينّي أنا من أبحث، لكني اكتشفت لاحقاًً أنّهّ هو من كان يبحث 
للحظة  دقيقاًً  إعداداًً  كانت  وأسئلتي  عني. جروحي، دموعي، 
اللقاء. لقد بحثت عنه في الخارج، في الضجيج، في الوجوه، حتى 
فهمت أن المسيح لم يكن غائباًً عني لحظة واحدة، بل كنت أنا 

الغائب عنه.
كانت العلامات الأولى للقاء خافتة: صدفة، كلمة، ابتسامة، 
صلاة عابرة. كلها كانت نوافذ صغيرة يتسلل منها صوته الهادئ: 

»ها أنا واقف على الباب وأقرع...« )رؤيا 3: 20(.
كل نداء منه كان يفتح في داخلي سؤالاًً جديداًً عن المعنى 
والغاية، حتى جاء اليوم الذي شعرت فيه بحضوره في كنيسةٍٍ 

مهجورة، حيث لم أطلب شيئاًً ولم أنتظر شيئاًً، ومع ذلك امتلأ 
ليس  الإيمان  أن  أدركت  هناك،  الرؤية.  يفوق  بحضورٍٍ  صمتي 

برهاناًً عقلياًً، بل لقاء حيّّ بين قلبٍٍ متعب ووجهٍٍ مملوء حبّّاً.ً
البعيد، بل رأيته  إيقاع حياتي، لم أعد أبحث عنه في  تغريّر 
زهرةٍٍ  في   ، يصيلّي شيخٍٍ  في  يبتسم،  طفلٍٍ  في  الحياة:  تفاصيل  في 
تنمو بين الحجارة. تعلّمّت أنّّ القرار الأول في الرحلة ليس وعداًً 
كبيراًً، بل استسلامٌٌ داخلي صامت يقول: »لتكن مشيئتك يا ربّّ 

لا مشيئتي«.

القصة الأولى: بذرة الغفران
كانت  الخدمة.  لقاءات  أحد  في  بها  التقيت  امرأةًً  أتذكّّر 
»لقد  لي:  قالت  حياتها.  هزّتّ  خيانةٍٍ  من  عميقاًً  جرحاًً  تحمل 
الغفران.«  أستطع  لم  لكنّّي  مرارتي،  من  لأتخلّصّ  كثيراًً  صلّيّتُُ 
بالمسيح  لقاءٍٍ  ثمرة  بل  عقلياًً،  قراراًً  ليست  »المغفرة  لها:  قلتُُ 
لكِِ«.  أنتِِ كما غفر  فاغفري  أولاًً،  لكِِ  الصليب. هو غفر  على 
بعد أشهر، التقيتُهُا مجدداًً، وكان وجهها مختلفاًً — أكثر صفاءًً 
أني  أدركتُُ  لأينّي  الكراهية،  أحمل  أعد  »لم  لي:  قالت  وهدوءاًً. 
لستُُ أقوى من الصليب، لكنّّ الصليب أقوى من ألمي.« ومن 
انتصارٌٌ على  الغفران ليس ضعفاًً، بل  أن  اللحظة، فهمتُُ  تلك 

الماضي بقوّّة المحبة.

نقطة التحوّّل والقرار الأوّّل: 
كانت حياتي قبل ذلك مزيجًًا من بحثٍٍ عقيمٍٍ عن المعنى. 
إيماني كان فكرة أكثر منه خبرة. لكن تأتي لحظةٌٌ يصمت فيها كلّّ 
شيء، وتلتقي نظرة الله بنظرتك، وهناك يبدأ التحوّّل الحقيقي. 
حدث ذلك حين وقفت أمام الصليب وقلت بصدقٍٍ كامل: »يا 
ني«. لم تكن كلماتٍٍ عظيمة، لكنها  رب، إن كنت هنا حقاًً، فغريّر
خرجت من أعماقي، فشعرت كأنّّ شيئاًً في داخلي انكسر وانفتح 

في آنٍٍ واحد.
رأيت الصليب لا كرمزٍٍ للألم، بل كإعلانٍٍ عن حٍبٍّ يهب ذاته 
بلا شروط. عندها أدركت أن الله لا يطلب أن أفهمه بعقلي، 
أتوقّفّ عن  أن  الأول:  القرار  وُُلد  بقلبي. وهكذا  أقبله  أن  بل 
أريد  يريد هو لا كما  أعيش كما  أن  الباب،  أفتح  أن  الهروب، 
أنا. لم ترافق تلك اللحظة معجزات ولا أصوات، بل سلامٌٌ عميق 
استقرّّ في داخلي. فهمت حينها معنى قوله: »تعالوا إلّيّ يا جميع 
المتعبين والثقيلي الأحمال وأنا أريحكم« )متى 11: 28(. الراحة 
لم تكن هروباًً من الواقع، بل راحة القلب الذي وجد من يحبّّه. 
عندها تغريّر كلّّ شيء: صرت أرى الصلاة لقاءًً، والوصايا طريقاًً 
إلى الحرية، والتجارب مراحل تثبيت للإيمان. كانت تلك لحظة 

ميلادٍٍ جديد، وبداية المسيرة الحقيقية.

رحلتي مع المسيحرحلتي مع المسيح

تقديم: باسم سليمان

نقطة التحوّّل والقرار الأوّّل

الحياة الروحية

دومارا  |  العدد السابع  |  كانون الأول 2025 22



الحياة الروحية

«. لقد صرتََ أنت  أنذا، لأنك أنت اخترتني أوالًا لك دائماًً: »ها 
أبحث عنك كما كنت، لأنك  أعد  والغاية. لم  والرفيق  الطريق 

تسكنني، وكل ما أفعله هو أن أتعلم كيف أحبك أكثر.

الخاتمة الروحية:
نجاحات،  أو  أخطاء  أرى سلسلة  لا  الوراء،  إلى  أنظر  حين 
بل خيوط نعمةٍٍ نسجتها يد الله عبر الزمن. في كلّّ ضعفٍٍ كان 
ينتظرني، وفي كلّّ سقوطٍٍ كان ينهضني. الرحلة مع المسيح ليست 
لا  الأول  القرار  التحوّّل.  من  مستمرة  حالة  بل  ماضية،  لحظة 

ينتهي، بل يتجدّّد في كلّّ »نعم« صغيرة ننطقها كلّّ صباح.
الإيمان ليس سكوناًً، بل حركة دائمة نحو العمق، والتحوّّل 
لا يُقُاس بما تغريّر في الخارج، بل بما تغريّر في القلب. حين يتبدّّل 
القلب، يتبدّّل كلّّ شيء. فكلّّ طريقٍٍ، مهما التفّّ، يقود إلى بيت 

الآب حيث لا يعني الانتظار الغياب، بل وعد اللقاء الأبدي.
حياتي.  غريّر  لكنه  بسيط،  بقرارٍٍ  المسيح  مع  رحلتي  بدأتُُ 
الرب  لأنّّ  جديدة،  تحوّّل  نقطة  هو  يوم  كلّّ  أن  أعلم  واليوم 
والحرية.  والثقة  الحبّّ  من  مزيدٍٍ  إلى  دعوتي  عن  يتوقف  لا 
وأصيلّي أن يجد كلّّ من يقرأ هذه الكلمات أيضًًا »نقطة تحوّّله 
الخاصة«، ويقول هو الآخر: »ها أنذا، لأنك أنت اخترتني أولاًً«.

يا ربّّ، خذ بيدي كلّّ يوم،
واجعلني أمشي نحوك وإن تعبت،

أحبّّك وإن ضعفت،
وأثق بك وإن لم أفهم.

لأنّكّ أنت البداية والغاية،
أنت القرار الأوّّل والأخير،

وأنت الرحلة التي لا تنتهي.
)المجد لله دائماًً(.

المصادر:

	1 الكتاب المقدّس، العهد الجديد، دار المشرق – بيروت، 2016، .

ص 212 )إنجيل متى 11: 28(.

	2 بولس . الخوري  ترجمة  الاعترافات،  أوغسطينوس،  القديس 

دنو، دار المشرق – بيروت، 1994، ص 47.

	3 القديس يوحنا الذهبي الفم، العظات على إنجيل متى، الجزء .

الثاني، دار مار أفرام – حلب، 1985، ص 133.

	4 الابن . حول  تأملات  البيت:  إلى  العودة  نووين،  هنري  الأب 

الضال، دار المشرق – بيروت، 2010، ص 56.

	5 الأب أنطوان ماري كلوك، حياة الصلاة المسيحية، منشورات .

النور – بيروت، 2003، ص 78.

	6 الأب . تعريب  وتأملات،  وصايا  الأسيزي،  فرنسيس  القديس 

فادي نصر، دار الإيمان – حلب، 2009، ص 21.

القصة الثانية: الصبيّّ والمطر
في أحد الأيام، بعد قداسٍٍ صباحيّّ، رأيتُُ صبيّّاًً يقف تحت 
المطر ينتظر حافلته. اقتربتُُ منه وقلتُُ: »هل لا تشعر بالبرد؟« 
ابتسم وقال: »أنا لا أنتظر الحافلة، أنا أنتظر أن يتوقف المطر 
لألعب!« ضحكتُُ، لكنّّي أدركتُُ أنّّ هذا الصبيّّ يعلّمّني درساًً 
إيمانيّّاًً عميقاًً: الإيمان لا يعني غياب العواصف، بل القدرة على 
الفرح في وسطها. منذ ذلك اليوم، كلّمّا مرّتّ علّيّ محنة أو تأخّّر 
رجاء، تذكّّرت ذلك الصبيّّ الذي انتظر الفرح لا بعد العاصفة، 

بل في قلبها.

التطبيقات الروحية:
الإيمان لا يبدأ وينتهي عند لحظة التوبة، بل يتجدّّد في كلّّ 
يومٍٍ من خلال القرارات الصغيرة التي تحفظ القرار الكبير. أن 
أغفر حين أُهُان، أن أُصُغي حين أُسُتفزّّ، أن أبتسم رغم الحزن، 
مقياس  هي  اليومية  التفاصيل  هذه  مقابل.  دون  أُحُبّّ  أن 
التحوّّل، لأنّّ المسيح لا يُقُاس بما نقوله عنه، بل بما يسمح أن 

يصنعه فينا.
بذرة الغفران: امرأة جُُرحت بالخيانة، عجزت عن المسامحة 
بل  ضعفاًً،  ليس  الغفران  أن  وفهمت  بالصليب  التقت  حتى 

مشاركة في انتصار المحبة.
لا  العاصفة،  وسط  الفرح  ينتظر  طفلٌٌ  والمطر:  الصبيّّ 
بعدها، علّمّني أن الإيمان لا يزيل الألم، بل يزرع الرجاء في قلبه.
يرى  كلّّ مساء كي  يُشُعل مصباحه  شيخٌٌ  الصغير:  المصباح 
المارّّون النور، قال: »ربما يمرّّ إنسان تائه فيعرف أنّّ هناك بيتاًً 
ينتظره«. ففهمت أن من يلتقي بالمسيح يُدُعى أن يكون نوراًً لا 

ينطفئ حتى في العتمة.
هكذا يصبح القرار الأول مسيرة دائمة. فالمسيح لا يطلب 
لحظة انفعال، بل تبعية يومية: »من أراد أن يتبعني، فليُُنكر 

نفسه ويحمل صليبه كل يوم ويتبعني« )لوقا 9: 23(.
التأمل الشخصي: 

يا يسوعي الحبيب، كم بحثتُُ عنك في البعيد فيما كنت 
ليس  بك  اللقاء  أن  عرفت  اليوم  الأزل.  منذ  بصمتٍٍ  تسكنني 
نهاية الطريق، بل بدايتها. كلّّ معرفة بك تكشف لّيّ جهلي، وكلّّ 

خطوة نحوك تُظُهر لّيّ كم كنت قريباًً.
أراك في البساطة: في ابتسامة عابرٍٍ، في دمعة نادمة، في يدٍٍ 
تُعُين، في خبزٍٍ يُكُسر على المائدة. علّمّتني أن الإيمان لا يقوم على 
الإجابات، بل على الثقة، وأن الزمن في حضورك يتحوّّل: الماضي 

شهادة نعمة، المستقبل وعد، والحاضر مكان لقاء.
الصمت: »ثق بي  تهمس في  أسمعك  التجارب،  تهبّّ  حين 
يا ربّّ، علّمّني  الخفاء«.  فأنا أعمل في  الظاهر،  حتى في غيابي 
أقول  أن  اللقاء،  نار  ألا أخمد  القرار الأول كلّّ يوم،  أن أعيش 

23 Domara  |  Issue 7  |  December 2025



دومارا  |  العدد السابع  |  كانون الأول 2025 24

بين القانون والفتوى تتكشف في المجتمعات العربية 

ازدواجية تمتد جذورها إلى  ازدواجية أخلاقية عميقة، 

التفاعل بين الديني والسياسي، وبين  تاريخ طويل من 

الذي  فالقانون  الضمير.  يمليه  وما  الواقع  يفرضه  ما 

انظمته  معظم  في  يستند  الحديثة  الدولة  مع  تشكل 

مصدراًً  الفتوى  تبقى  بينما  أوروبية،  مرجعيات  إلى 

روحياًً واجتماعياًً يحظى بثقة الناس، وتأثيره في حياتهم 

اليومية قد يتجاوز أحياناًً سلطة القانون نفسه. وهكذا 

يجد الفرد العربي نفسه واقفاًً بين نظامين: قانون يلزمه 

وبين  الطمأنينة،  عن  فيها  يبحث  وفتوى  بالعقوبة 

الاثنين تتسع مساحة التردد والحيرة.

هذه المفارقة تبدو أشد وضوحاًً في قضايا معاصرة 

الفائدة  يجيز  قد  فالقانون  اليومية.  الناس  تمس حياة 

البنكية، بينما ترى فتاوى واسعة الانتشار أنها محرمة، 

متطلبات  يلبي  قرض  إلى  حاجته  بين  المواطن  ليعيش 

الأحوال  قوانين  وفي  بالذنب.  شعوره  وبين  الحياة 

الشخصية، قد تمنح التشريعات المدنية للمرأة حقوقاًً 

لا يعترف بها الخطاب الديني التقليدي، فتظهر فجوة 

بين النص القانوني والممارسة الواقعية. وفي بعض الدول، 

لكن  لهن،  حماية  القاصرات  زواج  تمنع  قوانين  تُسُن 

الاستثناءات  باب  تفتح  »الضرورة«  إلى  تستند  فتاوى 

وتسمح بالتحايل، فيضيع جوهر الحماية المقصود.

وفي مشاهد أخرى، نسمع مسؤولاًً يكرر خطاباًً عن 

بينما يمارس المحسوبية والواسطة  النزاهة والشفافية، 

في التعيينات. مثل هذه النماذج ليست حالات فردية، 

الشكلي  التدين  بين  العلاقة  لاختلال  صورة  هي  بل 

الممارسة  تغيب  حيث  الحقيقي،  الأخلاقي  والالتزام 

التي تعكس القيم التي ينادي بها الناس.

القوانين  تعارض  من  فقط  الازدواجية  تنبع  ولا 

يساعد  الذي  النقدي  الفكر  غياب  من  بل  والفتاوى، 

حاجات  ضوء  في  والأخلاق  الدين  قراءة  إعادة  على 

ثقافة ديني�ة

بين 

القانون 

والفتوى

د. عامر ملوكا
جذور 

لازدواجية 
ا

الأخلاقية في 

المجتمعات 

عربية
ال



25 Domara  |  Issue 7  |  December 2025

يتنازل الفرد عن جزء من حريته مقابل ضمان حقوقه 

الحياة  قيم  تنشأ  النظام  هذا  خلال  ومن  الأخرى. 

لا  التعامل،  وصدق  الوقت  واحترام  كالالتزام  اليومية 

منضبط؛  نظام  ثمرة  بوصفها  بل  وعظ،  نتائج  بوصفها 

ولهذا يقف كثير من المهاجرين العرب مذهولين أمام 

الجميع،  على  يطبق  قانون  هناك:  العدالة  بساطة 

حقوق تُسُترد بالقضاء، ونظام يجعل الحياة أكثر قابلية 

للتوقع والانضباط.

هذه الازدواجية الأخلاقية هي التي ترسم في كثير 

التي  وهي  مجتمعاتنا،  عن  العالم  صورة  الأحيان  من 

منجزات  إلى  الحاجة  بين  مزمناًً  توتراًً  نعيش  تجعلنا 

الحضارة الغربية وبين أن جزءاًً منها، أو الشعور بإنها 

»غريبة« عن ثقافتنا. فالنهضة هناك لم تُبُن فقط على 

التطور العلمي، بل على منظومة قيم تربوية وفكرية 

أسست لها.

أزمتنا الأخلاقية ليست أزمة قيم فحسب، بل أزمة 

فكر ينتج قيما مشوهة، فتعود تلك القيم لتنتج فكراًً 

الحضارية  البنية  تتهدم  حتى  الدائرة  وتستمر  مغلقاًً، 

استرجاع  إلى  نحتاج  هل  السؤال:  يبرز  هنا  من  ذاتها. 

الأخلاق القديمة أم إلى تطوير منظومة جديدة؟

أن  شريطة  للتجديد،  قابلة  الأخلاق  أن  الجواب 

تبقى إنسانية وعقلانية، وأن تنطلق من احترام كرامة 

الإنسان لا من الخرافة أو الانفعال. وبداية الإصلاح هي 

به  يطالب  بما  أولاًً  نفسه  منا  كل  يطالب  أن  الذات: 

الآخرين، وأن يفهم أن الشعوب، لا الحكومات وحدها، 

هي التي تصنع الحضارة.

وقد لخص أحمد شوقي هذه الحقيقة ببيت خالد 

ظل يتردد رغم تغير الأزمان:

إنما الأمم الأخلاق ما بقيت

فإن همُُ ذهبت أخلاقهم ذهبوا.

الإنسان المعاصر. وكما حاول سقراط تصحيح تشوهات 

النقدي  الفكر  أن  يبدو  الفلسفة،  عبر  اليوناني  الدين 

غائب اليوم عن جزء كبير من العالم العربي. هذا الغياب 

أخلاق  وأمام  التقليد،  ثقافة  أمام  مفتوحاًً  الباب  يترك 

هشة تتشكل بالعدوى الاجتماعية وموجات التواصل، 

ويُسُتهزأ  والانفعالية،  واللامبالاة  السلبية  تنتشر  حيث 

بالسلوك الأخلاقي ويُنُظر إليه كنوع من السذاجة.

ويزيد الأمر تعقيداًً فهم ديني مشوه يعتبر الإنسان 

بل  للتقاعس،  مبررا�  البعض  فيمنح  بالكامل،  مُُسيرا� 

فكم  المختلف.  تجاه  والمادي  اللفظي  العنف  ولتبرير 

من خطاب كراهية مذهبي استند إلى فتوى؟ وكم من 

معارضة  واجهت  المرأة  أو  الطفل  لحماية  مبادرات 

باسم الدين؟ حتى القرارات الصحية البسيطة قد تُرُبط 

بفتاوى حائرة تجعل الناس يترددون بين العلم  أحياناًً 

والشك.

وترافق هذه الحالة مفارقة نفسية يعيشها كثيرون: 

شعور بالتفوق الأخلاقي على الغرب من جهة، واعتراف 

أخرى.  جهة  من  والإداري  العلمي  بتقدمه  ضمني 

العزاء  ويلتمس  المسؤولية،  كل  الواقع  المرء  فيحمّّل 

الدينية  النصوص  أن  ناسياًً  الآخروي،  الثواب  فكرة  في 

التغيير بالعمل والسعي، وتذكّّر الإنسان  نفسها تربط 

بأن الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم.

بالمادية،  الغرب  تنتقد  مجتمعاتنا  كانت  وإذا 

المادية  أشكالاًً جديدة من  العربي يكشف  الواقع  فإن 

العلاقات  تقاس  حيث  قبل،  من  المنطقة  تعرفها  لم 

بالمصالح والغرائز لا بالقيم، وتغلب العصبية والانفعال 

على صوت العقل. ولعل قول سقراط بأن »الفجور يأتي 

من الجهل« لا يزال صالحاًً لتوصيف حالة يختلط فيها 

ضعف التعليم بضعف الوعي الأخلاقي.

العامة  أخلاقه  الغرب  يبني  الأخرى،  الضفة  وعلى 

الجميع  تحكم  عليا  مرجعية  بوصفه  القانون  على 

واضحة:  اجتماعي  تعاقد  صيغة  إنها  استثناء.  دون 

ثقافة ديني�ة



دومارا  |  العدد السابع  |  كانون الأول 2025 26

1/ ليس الإيمان صرخة

ليس الإيمان صرخة وليس العقل مثل الشمع اللين 

يترك  ولا  يمسحه  ثم  يشاء  ما  المرء  عليه  يكتب  الذي 

تلبس  كأن  إلى معرفتنا  الإيمان خارجاًً  يضاف  أثراً؛ً ولا 

رداءًً فوق ملابسك اليومية وتأخذه أو تحمله أو تنتزعه 

حسب رغبتنا.

2/ البشرى السارة

ولد  الذي  المُخُلّصّ  المسيح،  يسوع  محبة  بشرى 

بنوع  الله  وابن  الإنسان  ابن  إنه  العذراء؛  مريم  من 

يحبنا ويحررنا من  إن الآب  ينفصم وأعلن رسالته:  لا 

لكي  روحه  ويمنحننا  حقاًً،  أولاده  ويجعلنا  الخطيئة، 

يقودنا في طريق حياتنا كلها.

3/ دور الشعب

مات يسوع، لكنه قام وهو حيّّ أبداًً، إنه ربّّ المجد 

المكيال،  تخت  ليوضع  النور  يعطِِ  لم  الشعوب؛  ونور 

بل لينير كل ما في البيت. المؤمن يذهب إلى الكنيسة 

الكبيرة  أو  الصغيرة  الكنيسة  ويتلقى رسالة المسيح في 

لتلقن  الكبيرة  الكنيسة  إلى  يذهب  أنه  وليس  نفسها، 

الإيمان الكبير، أو أن يُبُعدََ ما يزعجه ويفضل ما يرضيه.

4/ الدعوة

تضحية  إلى  الله  تصميم  مدعو حسب  إنسان  كل 

بالعقل  يتحلى  الذي  فالمرء  دعوة،  حياة  كل  ذاته لأن 

عن  مسؤول  هو  كما  ما  نحو  على  مسؤول  والحرية 

هكذا  خالقها  إلى  موجهة  برمتها  الخليقة  إن  خلاصه. 

نحو  تلقائياًً  حياتها  توجه  بأن  الروحية  الخليقة  تلتزم 

تفتح  إلى  يبلغ  الحيّّ  بالمسيح  باندماجه  فالإتيان  الله. 

جديد وإلى إنسانية متسامية توليه ملؤه الأكبر. هذه 

هي الغاية القصوى للنمو الشخصي أن يبلغ إلى الإيمان 

الذي هو هبّّة الله التي تتلقاها إرادة الإنسان الصالحة، 

وإلى الوحدة في محبة المسيح الذي يدعونا جميعاًً إلى 

الناس  أب  الحيّّ-  الله  حياة  في  أبناء  بصفة  المشاركة 

أجمعين.

5/ فيض من الإيمان

ولا  الإدراك  عن  بحثاًً  النور  من  الإيمان  ينتهي  لا 

العقل من الانفتاح بحثاًً عن الإيمان. فالمسيحي الذي 

يفكر لا يعاق في تفكيره بما يؤمن به، بل على النقيض 

من ذلك فإن الإيمان يحمل إلينا فيضاًً من الإدراك بما 

يجلبه لأفكارنا من النور الأسمى.

6/ ما هو المسيح:

الجواب يتوقف على الإيمان بأن يسوع المسيح هو 

حقاًً المسيح، وأنه ابن الله الحيّّ، وعلى الرغبة في العيش 

الجماعات  بكافة  الاتحاد  وعلى  الحب،  رسالة  حسب 

المسيحية، وعلى الشركة مع الأساقفة والتأكيد بأن كلام 

المسيح نافذ المفعول )المسيح رجاؤنا(.

7/ سًرً الإيمان

بيسوع  له  نسجد  ونحن  إنسانا�  الله  صار  لقد 

المسيح، فإذا اتخذ الله وجه إنسان فقد أعد للإنسان 

من الآن شكل الله. رفع المسيح خطيئة العالم وبموته 

قضى على موتنا وبقيامته منحنا الحياة، وهو سّرّ الإيمان 

وهو لعقلنا المتأمل ينبوع لا ينضب معينه.

إدراك الإيمان؟إدراك الإيمان؟
يوسف گوگه

سلسلة تأملات إيمانية



27 Domara  |  Issue 7  |  December 2025

ترن  أن  أعظم  وما  وذواتنا  والله  وموتنا  حياتنا  معنى 

كلمات الإنجيل في أذاننا.

13/ آفاق غير محددة

أمام  تفتح  لإيماننا  الله  يقدمها  التي  الكلمات  إن 

عقولنا الباحثة عن الحقيقة حقلاًً لا حد له؛ ولن يحيا 

صميم  في  الرجاء  ونتقاسم  الخلافات،  وسط  الحب 

المحنة.

14/ الحياة إيمان

العمل  نرجو؛  أن  يعني  والفعل  تؤمن  أن  العيش 

يعني أن نحب من كل عقلنا ومن كل قوانا، ويعطي 

الإيمان لعقلنا أسلوب متفتح على شمولية الإنسان.

15/ مشاهد لا نهاية لها

كما  تمحى  التي  علامته  عقلنا  في  يطبع  الإيمان 

المسيحية  الأقدس.  للوجه  فيرونيكا  منديل  طبع على 

والتربية  الإنسان  في  الإلهية  الطبيعة  تعلُّمُ  هي 

جيد  وإثبات  الله  في  الكيان  تفتح  غايتها  المسيحية 

في الوسط الروحي.

16/ ثقافة مسيحية

الإيمان هو خميرة فعالة في عقولنا اليقظة. ويجب 

أن يبشر بالإنجيل لا على سبيل التدين، إنما يبث حيوية 

الثقافة العامة والقطيعة بين الإنجيل  تنفذ إلى جذور 

والثقافة تشكل المأساة في عصرنا.

صلاة
نصلي إليك يا رب فاجعل إيماننا يتقدم وابلغ به إلى 

النضوج واهدہ إلى ازدهارہ الوحيد وهو الاشتراك في 

نورك والحياة من سلامك.

مكسباًً  أعيننا  في  يسكن  ولا  جاماًدً  إيماننا  يسكن  لا 

تزداد  مسيرة  وبدء  سعينا  بداية  ليكن  بل  يتغير،  ولا 

كل يوم تطلباًً وإلحاحاًً نحو اكتشاف حقك وحكمتك 

لينمو في حياتنا ذلك الإيمان الذي يرفعنا إليك فينعشنا 

ويحولنا إلى محبة حسب.

8/ الفرح في السجود

ما وراء الإجبار وانحسار الحضارات ينتزعنا يسوع 

وفرح  منهما.  مفر  لا  الذين  والفساد  الموت  عزلة  من 

العقل  إن  نتخيله.  كنا  مما  أكثر  عقلنا  ينعش  للإيمان 

به  يقوم  فعل  وهو  للسجود  بل  للاعتراض،  يخلق  لم 

المؤمن.

9/ فرح العيش

يرضى  أن  يسعى  لا  بالإيمان  المنور  العقل  إن 

بالانزلاق نحو النسيان البائس؛ نريد أن نصدق أو نحيا: 

الفائدة  ما  والشر؟  العلم  ولم  الحياة؟  وما  الإنسان  ما 

من العمل، من الإخفاق، من النجاح إذا كانت نهايتنا 

إلى الموت؟ الله حيّّ يحبنا ويريد لنا الحياة بعد الموت 

الله  حياة  الحقّّة،  الحياة  مقاسمة  لنا  ويريد  الأرضي؛ 

ثلاثة متحدون في   - وابن وروح قدس  ذاته، لأنه آب 

المحبة بنوع لا ينفصل.

10/ غير المنظور يصبح منظوراًً

إدراكه  يتعذر  الذي  المنظورة  غير  الحياة  سّرّ  إن 

الكلمة  لأعيننا في سر  منظوراًً  أصبح  قد  عنه  والتعبير 

ولو  العيان  بل  الإيمان،  بقي  لما  أدركناه  ولو  المتجسد. 

استمر أمامنا مظلماًً لما بقي الإيمان، بل الكفر. إن سر 

الإيمان نور في عقولنا وفرح في قلوبنا. »ونبشركم بهذه 

الحياة الأبدية التي كانت لدى الآب وظهرت لنا«.

11/ آمن لتفهم

الإيمان في عقولنا  يفتح  لتؤمن،  لتفهم وافهم  آمن 

درباًً يؤدي بنا إلى الحقيقة. آثار الله التي يمكن تمييزها 

بأصالة هي نور الحياة لعقولنا في بحثه الدائم، ولقلبنا 

في يقظته الدائمة.

12/ كلمات الإنجيل

من الكتاب المقدس وتعليم الكنيسة يتبين لنا أننا 

لسنا لا نعرف الله إلا بيسوع المسيح، بل ولسنا نصدق 

إلا  والموت  الحياة  نعرف  لا  المسيح،  بيسوع  إلا  ذاتنا 

نجهل  المسيح  يسوع  من  وخارجا�  المسيح،  بيسوع 

سلسلة تأملات إيمانية



دومارا  |  العدد السابع  |  كانون الأول 2025 28

شريعة

في الأول من شهر يناير من كل عام يحتفل المسيحيون بعيد 
وذلك حسب وصية   – المجد  له   - المسيح  يسوع  الرب  ختان 
الله المقدسة التي أعطاها لأبينا إبراهيم والتي جاءت في سفر 
التكوين إذ يقول الله: »هٰٰذا هو عََهْْديََ الَّذَي تَحَفََظونَهَ بَيَني 
ُ كُُلُُّ ذَكَََرٍٍ مِِنكُُم.فتُخُتَنَونََ في  وبَيَنََكم وبَيََنَ نَسَلِِكََ من بَعَدِِكََ: يُخُتَنُ�
لَحَمِِ قُلُفََتِِكم، ويَكَونُُ ذٰٰلك عََلامََةََ عََهْْدٍٍ بَيَني وبَيَنََكم. وٱبنََ ثمانِيََِةِِ 
ُ كُُلُُّ ذَكَََرٍٍ مِِنكُُم مِِن جيلٍٍ إلى جيل« )تك 17: 10–12(.  أَيََّاَمٍٍ يُخُتَنُ�
الله،  لشريعة  طاعته  ويظهر  الناموس  ليكمل  اختتن  فالمسيح 
»ولما تمت ثمانية أيام ليختتنوا الصبي، سمي يسوع كما تسمى 
من الملاك قبل أن حبل به في البطن« )لوقا 2: 21(، فقد أراد 
المسيح أن يثبت أن عهده مع الله ثابت ومتجدد في ابنه، ولكي 
الروحي  للمعنى  مكمل  رمز  هو  الجسدي  الختان  بأن  يثبت 
هو  الجديد  العهد  في  فالمعمودية  المعمودية.  في  يتم  الذي 

الختان الروحي، والتي تعتبر ختم عهد جديد للروح القدس.

ما هو الختان؟
هو الاستئصال الجراحي للجلد الرقيق الأمامي الذي يغطي 
رأس العضو الذكري والذي يسمى القلفة، وهذا الإجراء شائع 
ويمكن  العالم،  أنحاء  أغلب  في  الذكور  للمواليد  كبير  حد  إلى 
الإجراء  أن هذا  إلا  الولادة،  الختان في وقت متأخر من  إجراء 
يصبح عند ذلك أكثر تعقيداًً، فكلما كان إجراء عملية الختان أو 

الطهور مبكراًً، كلما أصبح أكثر سهولة وأقل ألماًً.

هل الختان ملزم في المسيحية؟
مع بداية العهد الجديد وانتشار المسيحية، لم يعد مؤمني 
الختان  يعد  ولم  القديم،  العهد  ناموس  تحت  الجديد  العهد 
في  الجديد(  )العهد  المقدس  الكتاب  في  جاء  لما  وفقاًً  فريضة 
أعمال الرسل 15، وفي رسائل الرسول بولص إلى أهل كورنثوس 
وفيلبي   ،)16-11  :6 1–11؛   :5( غلاطية  وأهل   ،)20–17  :7(
برسائله  بولص  أوضح  )2: 8–12(، حيث  )3: 1–3(، وكولوسي 

الختان في المسيحية 
المحامي رائف قودا

بالمسيح.  الإيمان  نتيجة  هو  الخطايا  من  خلاصنا  أن  المذكورة 
الذي يخلصنا وليس  التام على الصليب هو  فإن عمل المسيح 

ممارسة أي طقس ظاهري.

ففي أعمال الرسل )16: 3( جعل الرسول بولص رسوله في 
العمل تيموثاوس يختتن، حيث كان تيموثاوس نصف يهودي، 
ابن امرأة يهودية مؤمنة ولكن أباه يوناني، فقام بولص بختانه 
اليهود،  إلى  للوصول  سعيهم  في  إعاقة  سبب  يكون  لا  حتى 
وهذا ما أوضحه بولص في رسالته لأهل غلاطية )6: 12–16(: 
»جميع الذين يريدون أن يعملوا منظراًً حسناًً في الجسد، هؤلاء 
يلزمونكم أن تختتنوا لئلا يضطهدوا لأجل صليب المسيح فقط، 
أن  يريدون  بل  الناموس،  يختنون هم لا يحفظون  الذين  لأن 
فحاشا  وأما من جهتي  يفتخروا في جسدكم،  لكي  أنتم  تختنوا 
لّيّ أن افتخر إلا بصليب ربنا يسوع المسيح الذي به قد صلب 
ينفع  الختان  ليس  المسيح يسوع  للعالم، لأنه في  وأنا  لّيّ  العالم 

شيئا ولا الغرلة، بل الخليقة الجديدة«.

ارَسَ اليوم على نطاق واسع في العديد  إن عملية الختان متُم
الكاثوليك  من  العظمى  المسيحية  الغالبية  ذات  البلدان  من 
مثل أفريقيا، الفلبين، كوريا الجنوبية، أستراليا، نيوزيلندا، كندا، 
كاثوليك  إلى  بالإضافة  الهادئ،  المحيط  جزر  المتحدة،  الولايات 
لا  المقابل  في  وتركيا،  وسوريا  ولبنان  والأردن  ومصر  العراق 
اللاتينية،  أمريكا  أوربا،  كاثوليك  من  العظمى  الغالبية  تمارسه 

الهند، جنوب شرق آسيا وشرق آسيا.

المسيحية،  الطوائف  لدى  ملزم  غير  فالختان  ذلك  ورغم   
عادة  الذكور  ختان  عملية  تعتبر  لا  الكاثوليكية  فالكنيسة 
الشريعة  في  كما  والإنسان،  الله  بين  بالعهد  لتذكر  روحانية 
فالكنيسة  وصحية،  طبية  حاجة  أصبحت  وإنما  اليهودية، 
الكاثوليكية ترفض اعتبار الختان فريضة دينية، ومع ذلك فهي 
أو  طبية  لأسباب  للذكور  الختان  ممارسة  من  أتباعها  تمنع  لا 

صحية أو كممارسة اجتماعية.

الختان من الناحية الطبية والصحية 
إجراؤها  ويفضل  وصحية،  طبية  فوائد  لها  الختان  عملية 
الحفاظ على  تسهيل  الفوائد:  وأهم هذه  الطفولة،  مرحلة  في 
فيه؛  الالتهابات  حصول  من  والوقاية  الذكري  العضو  نظافة 
كذلك تقليل خطر التهابات المسالك البولية، إذ يمكن أن يؤدي 
التعرض لالتهابات شديدة في مرحلة الطفولة المبكرة إلى مشاكل 
في الكلى في وقت لاحق؛ كذلك تقليل خطر الإصابة بالأمراض 
الإصابة  وانخفاض خطر  الجنسي؛  الاتصال  المنقولة عن طريق 
أنه أقل  القضيب وهو نوع نادر من السرطانات، إلا  بسرطان 

شيوعاًً في الرجال الذين يخضعون لإجراء عملية الختان.



29 Domara  |  Issue 7  |  December 2025

في أمسية التراتيل التي أُقُيمت في كنيسة مريم العذراء 

)حافظة الزروع( بمناسبة عيد الصليب المُقُدّّس، وبمشاركة 

العذراء  مريم  أخوية  من  طُلُب  ملبورن،  كنائس  جوقات 

)حافظة الزروع(، أن تُقُدّّم فكرة تُعُربّر عن معنى الصليب 

لوحة  فكرة  وُُلدت  هنا  ومن  الروحية.  الأمسية  هذه  في 

أن  على   ،)Puzzle( اللُغُز  شكل  على  المُصُمّّمة  الصليب 

تُقُدّّمها اللجان والأخويات العاملة في الكنيسة.

غيَرَّ أن هذه الفكرة )وإن كانت مُُرتبطة بعيد الصليب(، 

فهي تحمل في عُُمقها بُعُداًً ميلادياًً أيضاًً!! لأن الصليب يبدأ 

مُُتواضعاًً  وُُلِدِ  الذي  ذاك  المغارة،  طفل  فمن  الميلاد.  مع 

على القش، انطلقت رسالةُُ الحُُبِِّ التي بلغت ذروتها على 

خشبة الصليب. وهكذا صارََ الميلاد والصليب طريقاًً واحداًً، 

أساسهُُ المحبة والبذل والوحدة.

استندت الفكرة إلى إبراز روح الوحدة داخل الجماعة 

ثّمتُملُُّ  الكنسية، إذ صُُمّّمت اللوحة على شكلِِ قطعٍٍ مُُتعدّّدة، 

قطعةٍٍ  كُُلِِّ  ومعََ  الكنيسة.  في  أخوية  أو  لجنة  قطعةٍٍ  كُُلََّ 

للاكتمال …  فأكثر  أكثرََ  الصورة  تقتربُُ  مكانها،  في  تُوُضع 

تماماًً كما تقتربُُ قصةُُ الخلاصِِ من الوضوح عندما نتأملها 

من مهدِِ بيت لحم إلى صليب الجلجلة.

ومجوس  رُُعاةٍٍ  إلى  احتاجََ  يسوع  الطفلََّ  أن  فكما 

لوحة الصليب
بقلم ليث عوني الغريبوِِلادةُُ روحٍٍ خادمة من قلب طفل المغارة

وملائكة حملوا رسائل مُُختلفة ليُُظهر مجدََ ميلادهِِ للعالم، 

كذلك نحن في الكنيسة: كُُلُُّ واحدٍٍ مِِنا هو قطعةٌٌ حية في 

جسد المسيح، وقطعةٌٌ في لوحةِِ الحُُبِِّ التي بدأها الطفل 

يسوع منذُُ ولادتهِِ.

لا  وكذلك  أعضائهِِ،  أصغر  بدونِِ  الجسد  يكتملُُ  لا 

يكتملُُ الصليب إلا بجميعِِ قطع المحبةِِ والخدمة. وبالقطعة 

الأخيرة التي وضعها الخورأسقف ثائر شيخ، راعي الخورنة 

أيقونة  فظهرت  الحضور،  أمام  الصورة  اكتملت  المُحُترم، 

الصليب المُحُيّّ … الصليب الذي حملهُُ ذاك الطفل بعدما 

كبر، ليغلبََ بهِِ الموت ويهبنا حياةًً جديدة.

لقد بدا اكتمال الصورة أمام الجميع علامةًً حيّّة تُذُكّّر 

بل  الكنيسة،  يُضُعف  لا  والخدمات  المواهب  تنوّّع  بأن 

يُغُنيها ويعكس جمال تلك الوحدة التي بدأت في المغارة 

حيث اجتمع البسطاء والغرباء والسماء نفسها حول طفلٍٍ 

واحد.

بين  يربط  وروحياًً،  فنياًً  بُعُداًً  المُبُادرة  حملت  وهكذا 

الصليب.  على  الخلاص  واكتمال  المغارة  في  الرجاء  ميلاد 

نفسهُُ  هو  لحم  بيت  طفل  أن  في  الكنيسة  رؤية  لتُتُرجم 

رجل الجلجلة، وأن الرسالة واحدة:

رسالة محبة تُوُحِِد، وتُهُيء العالم برجاءٍٍ لا ينطفئ.

خبر ومعنى



دومارا  |  العدد السابع  |  كانون الأول 2025 30

لقاء وحوار

في لحظة امتزجت فيها الدهشة بالفخر، التقيتُُ بأحد 

مجرد  تكن  لم  سنوات.  عشر  مرور  بعد  يوسف  طلبتي 

وعمل  الحياة  مسيرة  في  تأمل  محطة  بل  عابرة،  مصادفة 

النعمة. فوجئت بأنه اليوم طالب كهنوت، يستعد لخدمة 

المذبح والكنيسة، ليس فقط في القداس الإنكليزي للكنيسة 

اللاتينية الأسترالية، بل أيضًًا في كنيسة إرسالية الروح القدس 

أن  أروع  الدعوة، وما  الكاثوليك. ما أعمق هذه  للسريان 

ترى أحد الذين غرست فيهم يومًًا بذور المعرفة، يقدّّم ذاته 

اليوم لله وللناس بمحبة وتواضع.

أجريت معه لقاءًً ممتعًًا، تحدّّثنا فيه عن دعوته، عن 

صادقة،  كلماته  كانت  والرجاء.  التحديات  عن  مسيرته، 

تنبض بالإيمان والرغبة في الخدمة. نعم، قد لا ندرك دائمًاً 

ثمار ما نزرع، لكن الله يرى، ويعتني، ويُخُرج من كل غرس 

صالح ثمارًًا تمجّّد اسمه.

.......................................................................

ما الذي دفعك للتفكير في الكهنوت؟
ألهمني  و  قادني  الذي  هو  القدس.  الروح  ببساطة، 

وأرشدني إلى هذه الدعوة. هذا التفكير لم يأتِِ من طموح 

شخصي أو فكرة بشرية، وإنما من شعور عميق بالنداء.

الله؟ ومتى بدأ هذا  هل شعرت أن هذه دعوة من 

الشعور؟
في  الطمأنينة  منحني  القدس  الروح  بالتأكيد.  نعم، 

اللاهوت منذ  قراري. حقيقةًً، كانت لدي رغبة في دراسة 

أن كنت في سن الخامسة عشرة، لكنني شعرت بدعوتي إلى 

الكهنوت في سنة ٢٠٢١.

هل تعتبر أن لديك نداءًً داخلياًً حقيقياًً، أم مجرد رغبة 

شخصية في خدمة الكنيسة؟
حقيقةًً، هو نداء داخلي عميق شعرت به يلمسني، وفي 

نفس الوقت هي الرغبة للاستجابة لهذا النداء.

كيف تصف علاقتك بالله حاليًًا؟
علاقتي بالله تزداد عمقاًً كل يوم. فيها أوقات ضعف 

يقودني  أنه  أشعر  وسلام.  رجاء  فيها  أيضاًً  لكن  وتعب، 

خطوة بخطوة.

وثمـار البـذور تنمـو
لقاء بعد عشر سنوات

مع الإكليريكي يوسف الكاتب

حوار رغد أفرام صائغ



31 Domara  |  Issue 7  |  December 2025

لقاء وحوار

ما أهمية الصلاة والقراءة الروحية في حياتك اليومية؟
أن  ويجب  حياتي،  في  وضروري  أساسي  شيء  الصلاة 

تكون هكذا في حياة كل مؤمن. الصلاة هي التي تجعلني 

أن أشعر بقرب الله في حياتي، تجعلني أطمئن أن الله يعمل 

في حياتي ويرعاني. أما القراءة الروحية هي التي تساعدني في 

تشكيل وتنظيم حياتي الروحية.

ما هي التجارب الروحية التي أثرت فيك وأكدت لك 

هذا الطريق؟
نقاط  كانوا  التوبة والغفران  الروحية، وسر  الرياضات 

في  ومرافقتهم  الناس  خدمة  أيضاًً  حياتي.  في  كبيرة  تحول 

معاناتهم أثرت فّيّ جدًًا.

بالحياة  المرتبطة  والتضحيات  التحديات  تدرك  هل 

الكهنوتية؟
في  سأوجهها  التي  بالتحديات  دراية  على  أنا  نعم، 

داخلي  صوت  يوجد  لكن  كذلك،  والتضحيات  المستقبل 

يقول لي لا تخف، فقط ثق. لا شك في مواجهتي للتحديات 

في  ومشيئته  الله  رغبة  ولكن  المستقبل،  في  والتضحيات 

معي،  سيكون  أنه  ومؤمن  واثق  لأنني  الأول،  هي  حياتي 

سيرافقني في كل خطوة وسيعطيني القوة والثبات.

الروحية  الناس  مشكلات  مع  للتعامل  تستعد  كيف 

والنفسية والاجتماعية؟
بالتواضع، والإصغاء. لست أدعي أن لدي كل الحلول، 

لكنني أثق بأن الله سيعطيني الحكمة، وسأكون مستعداًً 

أكثر للتعامل مع الناس بمختلف مشاكلهم.

كيف تنظر إلى مفاهيم مثل العفة، الطاعة )في حالة 

الكهنوت الكاثوليكي(؟
للكنيسة  عهود  يعطي  الرسامة  قبل  أبرشي  ككاهن 

والتي هي الطاعة، العفة، والعزوبية. وهي مستمدة من 

الموت،  حتى  الطاعة  العفة،  عاش  نفسه:  المسيح  حياة 

والعزوبية لأجل الملكوت. الكاهن إذًًا يعيشها لا كحرمان، 

بل كاشتراك في أسلوب حياة يسوع وخدمته.

الجسد  تكريس  تعني  الكهنوتي  السياق  في  العفة 

الامتناع  مجرد  ليست  بالكامل.  لله  والعاطفة  والقلب 

عن العلاقات الجسدية، بل هي دعوة للعيش بمحبة غير 

منقسمة، بحيث يكون الكاهن حراًً ليحب الله وشعبه حباًً 

كاملاًً، دون انشغال أو تقييد بالروابط الزوجية والعائلية.

حيّّة  شركة  في  نفسه  يضع  الكاهن  أن  تعني  الطاعة 

مع أسقف الكنيسة والبابا، كعلامة على أن رسالته ليست 

فردية بل خدمة جماعية. ليست طاعة عمياء، بل طاعة 

روحية تعكس طاعة المسيح للآب: »لاََ إِِرََادََيتِي بَلَْْ إِِرََادََتُكََُ« 

من  الكاهن  تحرير  على  الطاعة  تساعد   .)42  :22 )لو 

»الأنا«، ليكون متاحاًً للرسالة حيثما يُرُسََل.

أما العزوبية الكهنوتية هي شكل ملموس من العفة، 

أجل  من  والعائلة  الزواج  بترك  الخاص  البعد  تُبُرز  لكنها 

علامة  فيها  ترى  الكنيسة  الله.  لخدمة  الكامل  التفرغ 

إسكاتولوجية )أي مرتبطة بالآخرة(، لأنها تذكّّر بأن الحياة 

الأبدية ليست في الزواج الأرضي، بل في الاتحاد بالله. كما 

تمنح الكاهن حرية أكبر للتفرغ لرسالته دون قيود الحياة 

العائلية.

بها  والالتزام  اللاهوتية  للدراسة  استعداد  لديك  هل 

لسنوات؟
الوسيلة  فهي  الكامل.  الاستعداد  لدي  بالتأكيد  نعم، 

أكون  لكي  فيه  وأتعمق  أكثر  أيماني  أفهم  خلالها  من  التي 

قادراًً على نقله وإعلانه بأمانة.

كيف ترى دور الكاهن في هذا العصر؟
المسيح.  لوجود  حياًً  شاهداًً  يكون  أن  يجب  الكاهن 

وسط  الرجاء  يجدوا  لكي  يساعدهم  للناس،  وأخ  أب  هو 

تحديات الحياة والمشاكل التي يواجهونها.

ما الذي تأمل أن تحققه كقسّّ؟
أمل أن أكون خادماًً أميناًً، أساعد الناس حتى يتقربوا 

من المسيح، وأكون أداة سلام ورجاء في حياتهم، وأن أكون 

شاهداًً أميناًً للمسيح في حياتي.

خلال  من  توصلها  أن  تتمنى  التي  الرسالة  هي  ما 

خدمتك؟
الرسالة التي أتمنى أن أنقلها بأمانة هي أن الله حيّّ، 

ويحب كل إنسان محبة شخصية، وإنه مهما كانت خطايانا 

وضعفنا، محبته وغفرانه أقوى، وأتمنى أن يفهم الإنسان أن 

الله يفتح أمامنا طريقاًً جديداًً للحياة.



دومارا  |  العدد السابع  |  كانون الأول 2025 32

القصة القصيرة

إسترخى على مقعده ونفث دخان سيكاره بتلذذ، 

تمطى عاقداًً ذراعيه وراء رأسه وألقى نظرة متأملة إلى 

الخارج عبر زجاج المقهى، ثمة رجال يسرعون الخطى 

والرصيف  قمصانهم،  ياقات  في  أعناقهم  أودعوا  وقد 

مسكونة  سماء  من  الهاطل  المطر  بنثيث  يغتسل 

على  تسقط  إذ  والقطرة  بالرعد،  مبهورة  بالسحب 

الحفر المتوزعة على الرصيف تنتفخ كبالونة لوهلة ثم 

تنفجر متمازجة مع تموج المياه المتشظية تحت الأقدام 

المبتلة، أعاد عينيه وخطف نظرة خاملة إلى الداخل… 

بصوت  مفعم  شرقي  لحن  مع  منتشية  تهتز  الرؤوس 

الزاوية  الراديو وثمة في  يتدفق من  النبرات  رائع  رائق 

القصية من المقهى رجل متقنفذ على كرسيه له وجه 

ثعلب ينظر عبر الزجاج إلى قطتين تهرّاّن ثم تمتد يده 

يفتح  العرق،  قنينة  الممزق ويخرج  إلى جيب معطفه 

برد  يهم  وحين  كبيرة،  جرعة  ويكرع  بلهفة  سدادها 

سدادها يغمض عينيه ويهز رأسه الأشيب متساوقاًً مع 

تصاعد حرارة اللحن، فكر مع نفسه.

على  حياته  ويعيش  نفسه  يملك  رجل  إنه  	-

سجيته.

وقبل أن يحلّقّ به الخيال سارحاًً في رؤاه الزاخرة، 

قام من مقعده وحمل كتابه الممزق الغلاف وخرج من 

والأجساد  بجسده،  العبث  حرية  للمطر  تاركاًً  المقهى 

المتدافعة المسرعة تصدمه بالتناوب وكيفما اتفق دون 

كلمة اعتذار، فيما أحس بسيل من القطرات الملتحمة 

تنزلق من نحره متدحرجة إلى صدره وبطنه ثم تستقر 

في جوف سرته، فداهمته انتشاءة عميقة.

ألفـة بدت يد الرجل القابضة على حبل 
ينتهي برقبة حصان يحمحم وراءه، كيد مومياء لفرط 

بالغة، لم ينسكب  بلع ريقه بصعوبة  أنسجتها،  تيبس 

في زوره أي شيء، حتى ولو قطرة صغيرة من الرضاب، 

الكون  تلسع  التي كانت  الشمس  نظر بغضب صوب 

بوهجها اللائب، ثم صرخ باستجداء.

ماء. 	-

شعر بأطرافه تنفصل عن جسده، وانه يطير معلّقّاًً 

بالمطر،  الحبلى  الغيوم  السماء والأرض، يحلّقّ بين  بين 

يمد يده، يقبض على الغيوم ويصهرها في داخله سواق 

الذي خرش بلعومه  الماء  رجراجة… إستمر ينهل من 

في البدء، ثم استوى منزلقاًً إلى أحشائه، شعر بالارتواء، 

بحر هائج  إلى  الغيوم حوله واستحالت  كتل  تكاتفت 

صرخ  خياشيمه،  إلى  تنفذ  الماء  رائحة  فاحت  فيما 

باستجداء.

إني أغرق. 	-

لا  مأخوذاًً…  حوله  وتلفت  نفسه  إلى  الرجل  عاد 

شيء سوى السراب المنساح أمامه فوق الكثبان الرملية 

رشرشة  صوت  سمع  الجميل  وكالحلم  اللامتناهية، 

أطرافه  فارجأ  الحصان  وأبصر  عجل  على  فالتفت 

الخلفية والبول يسقط على الرمال، لم يضع وقته سدى 

الأصفر  للماء  تاركاًً  فمه  وفتح  الحصان  تحت  فتمدد 

ثرُُّ  إحساس  دغدغة  أحشاءه،  إلى  الولوغ  حرية  المالح 

بالارتواء فأستوي واقفاًً وربت على غرة الحصان الذي 

وراوده  الرمال  فوق  الرجل  جلس  ذيله،  هازا�  صهل 

مسندا  فتمدد  الأعماق  إلى  تناديه  الأرض  بأن  شعور 

رأسه على بطن الحصان، الذي سبقه بالجلوس، وسافر 

ملبياًً صدى الهتاف الهادر من أعماق الرمال.

مطـر
هيثم بهنام بردى



33 Domara  |  Issue 7  |  December 2025

الباب الأدبي إعداد: هند گوگه

بقلم: هند گوگه

كثيراًً ما ينخدع الإنسان بالمظاهر فيطلق الأحكام السريعة على 

الآخرين. فقد نرى ابتسامة على وجه شخص فنظن أن حياته 

مثالية أو نرى صمتهُُ فنحسبه ضعفاًً، بينما قد يكون في داخله 

يكشف  لا  الإنسان  إن  الحقيقة  في  الله.  إلا  يعلمهُُ  لا  صراع 

فيبقى مخفياًً  الباقي  أما  واقعه،  من  يسيراًً  إلا جزءاًً  للآخرين 

خلف جدار الصمت والكتمان.

يخفي  قناعاًً  مجرد  تكون  ما  كثيراًً  المظاهر  خداعة:  المظاهر 

وراءه الإنسان ما لا يريد البوح به من ألم، حزن، تجربة صعبة 

أو ابتلاء شديد. ولذلك من الخطأ أن نبني أحكامنا على ما نرى 

بأعيننا فقط، فالله وحده يعرف حقيقة ما في الداخل، أما نحن 

فمجرد شاهدين للسطح.

بغديدا بلدتي

أنت ضياء عينيّّ

أتمنى الرجوع إليك

بغديدا أغلى ما عندي بالكون... يا ولدي

عروس سهل نينوى

يا غاليتي

منقوش اسمك في حشايا قلوب أولادك

جذورنا مطمورة بعمق في حشايا ثراك

ضوعة طيوبك زاحمت الأفق 

أتوق لشم أريج قداحك

ولتقبيل جدران كنائسك العتيقة

وأحمل بين كفيََّ ترابك الثري

وأنفض الهم المغبر عن سمائك 

وأنزع الثوب الأسود عن جسدك الطاهر

بغديدا...  يا غاليتي..

حجبوا شمسك فبكت وأرسلت أشعتها 

وأشرقت على هامات رجالها المسنين 

المثكلين

فصار بريق عيونهم قناديلاًً أنارت 

الدروب 

فاهتدى الجمع الضال 

أخفوا قمرك

فأبى الركوع

وأضاء الدجى لقوافل المهّّجرين قسراًً

بغديدا يا غاليتي

لا تحكم عليّّ إن لم تعرف الظروف

نضال نجيب موسى

فأبهر ضياؤه وجوه الأطفال الأبرياء

فزهت الأرض بالورود والآمال

بغديدا... يا غاليتي

الطفل الرضيع على صدر أمه

يحدق في السماء بعينيه البريئتين 

الحزينتين

يقول في روحه: 

أرى صوراًً ليست في ذاكرتي لم  	-

أرها من قبل وجوه بغير سيماء أجدادي، 

وهذه ليست سمائي... من يجيبني: لِِمََ 

أنا غريب ها هنا..؟

بغديدا.. يا غاليتي

في غربتي وأنا بعيدة عنك

أحترق كشمعة أتلاشى في لهبها

بدون أثيرك العليل

أختنق واحتضر كل يوم ألف مرة

كيمامة يتيمة أنا، تحلق عالياًً

ترنق بجناحيها على نغمات هديلها 

الحزين

تدنو... تبتعد لعلها ترى أطلال سربها 

من بعيد

لا أمل لها في العودة إلى بغديدا

بغديدا... يا غاليتي

حلمت بك مبتهجة مزينة بألوان قوس 

قزح ربيعية

وأصوات أهازيج الفرح تعم الفضاء

عروس أنا، بثوبي الأبيض الثلجي اللامع

تحيين بسمتي لأُزُف للعريس ابنك

فاض شوقي وحنيني إليك

ولم أعد أحتمل 

صبرت وصبرت حتى أثملني الصبر

ثم غادرني وارتحل 

ناسكٌٌ أنا في معبد زقورة

غارق بابتهالاتي في يمّّ من الدموع

بغديدا... يا غاليتي

يا ولدي... أصبحنا نغني في وطننا 

كالغرباء

لا اسم.. لا عنوان

غرباء في الأوطان

سننتظر الآتي 

ونطمح بالغد الجميل وشمسه المشرقة

لنرتمي بأحضانك من جديد

وتلفين بوشاحك الدافئ أجسادنا الباردة

بغديدا.... يا غاليتي.

قوة  هناك  الظروف،  قسوة  رغم  خفية:  قوة  والرجاء  الإيمان 

فالإيمان هو  بالله،  والرجاء  الإيمان  المؤمن:  بها  يتسلح  داخلية 

الذي يمنحنا الصبر على ما لا نستطيع تغييره، والرجاء هو النور 

العالم  »في  يسوع:  الرب  قال  فقد  الطريق.  عتمة  الذي يضيء 

سيكون لكم ضيق، ولكن ثقوا إني قد غلبت العالم« )يو 16: 33(.

دعوة للتروي قبل إطلاق الأحكام: قبل أن نحكم على إنسان 

قد  مما  أكبر  ظروفه  من  نجهله  ما  أن  فلنتذكر  ننتقده،  أو 

نعرفه، ربما يبتسم رغم جرحه، وربما يسكت لأنه لا يريد أن 

يثقل على الآخرين بأحماله. فلنكن أكثر رحمة وأكثر انفتاحاًً، 

ولنتعلم أن نرى بالعين الداخلية لا بمجرد المظاهر.

النهاية، يبقى الإيمان بالله هو الدرع الذي يحفظ القلب  في 

الظلمة  من  بنا  يعبر  الذي  الجسر  هو  والرجاء  الانكسار  من 

الكاملة لا  الخارج، لأن قصتي  تحكم علّيّ من  فلا  النور.  إلى 

يعرفها إلا الله.



دومارا  |  العدد السابع  |  كانون الأول 2025 34

باب التسلية

آيات ميلادية

• وتدعو 	 ابناً  وتلد  تحبل  العذراء  »هوذا 

اسمه عمانوئيل« )أشعياء ف 7(.

• »الشعب السالك في الظلمة أبصر نوراً 	

عظيماً« )أشعياء ف 9(.

• »أنا هو نور العالم« )يوحنا ف 8(.	

• »المجد لله في العلى وعلى الأرض السلام 	

وبالناس المسرة« )لوقا ف 2(.

• »ويكون هذا الإنسان سلاماً« )ميخا ف 5(.	

• رجائكم« 	 ببشارة  أخبركم  أنا  »ها 

)كولسي ف 1(.

زاوية
ابتسامة

الميلاد

حكم ميلادية

- ميلاد يسوع نور يبدد كل ظلام.

- حيث يولد المسيح يولد السلام.

المسيح  يرغب  التي  المغارة  الإنسان  قلب   -

أن يولد فيها.

- الرجاء يبدأ من صمت المذود.

- نور الميلاد يجعل أبسط اللحظات بركة.

أسئلة من الكتاب المقدس
إذا ترغب في الإجابة على هذه الأسئلة أقرأ إنجيل 

لوقا، الإصحاحات )3-1(.

	1 لمن ظهر الملاك جبرائيل أولاً في البشارة؟.

	2 ما هو اسم ابن زكريا وأليصابات؟.

	3 ماذا كان رد فعل زكريا عندما سمع البشارة؟.

	4 لمريم . جبرائيل  الملاك  ظهر  مدينة  أي  في 

العذراء؟

	5 ماذا حدث لأليصابات عندما سلمت عليها .

مريم؟

	6 لمعلمي . يسوع  وجهه  سؤال  أول  كان  ماذا 

الهيكل وهو في سن 12 عاما؟ً

	7 بولادة . الملاك  بشرهم  من  أول  هم  من 

عن  يختلفون  وهل  لوقا؟  إنجيل  في  يسوع 

إنجيل متى؟

	8 ما هي العلامة التي أعطاها الملاك للرعاة؟.

	9 تقديم . عند  جاءت  التي  النبية  هي  من 

يسوع في الهيكل؟

.	10 كيف كان ينمو يسوع بحسب لوقا؟

.	11 في أي عمر رافق يسوع يوسف ومريم إلى 

الهيكل في الفصح.

 سُُئل راهب: ما أجمل هدية في عيد الميلاد؟

أجاب: أن نُعُيد المسيح إلى العيد، لا العيد إلى المسيح.

 قال أحدهم: لو وُُلد المسيح اليوم، لما وجد مكانًاً في الفنادق…

: لكنه سيجد دائمًاً مكانًاً في القلوب المفتوحة. فردّّ آخر مبتسامًا

﴿
﴿

﴾
﴾



35 Domara  |  Issue 7  |  December 2025

باب التسلية

كان أحــد حــكماء الهنــدوس في زيــارة لنهــر )غانــج( للاســتحمام، وهــو واحــد مــن أكبر أنهــار شــبه القــارة 

الهنديــة، ومُُقــدس. عندهــا رأى على ضفتــه مجموعــة مــن أشــخاص يتصارخــون في غصــب. التفــت مبتــسماًً 

لتلاميــذه وتســاءل: لماذا ترتفــع أصــوات النــاس عنــد الغضــب؟

فكر تلاميذه لبرهة ثم أجاب أحدهم: لأننا عندما نفقد هدوءنا تعلوا أصواتنا.

رد عليــه الحكيــم متســائلاًً: ولكــن لماذا عليــك أن تصرخ في حين أن الشــخص الآخــر قريــب منــك ويقــف 

بجانبــك تمامــاً؟ً يمكنــك أن تــخبره مــا تريــد بصــوت منخفــض.

ــاًً مقنعــاًً. وأخيراًً وضــح  أعطــى بعــض تلامذتــه إجابــات أخــرى، لكــن لا أحــد مــن التلاميــذ أعطــى جواب

الحكيــم فكرتــه: عندمــا يغضــب شــخصان مــن بعضــهما البعــض، تتباعــد المســافات بين قلوبــهما كــثيراًً، 

وحتــى يســتطيعا تغطيــة كل تلــك المســافة ليســمع كل منــهما الآخــر، عليــهما أن يرفعــا مــن صوتــهما. على 

العكــس، عندمــا يقــع شــخصان في الحــب أو تكــون هنــاك محبــة قويــة بين صديــقين، فتراهــم عنــد الــكلام 

لا يصرخــان، بــل يتحدثــان في صــوت منخفــض وبــكل دقــة، ذلــك لأن قلبيــهما قريبــان جــداًً مــن بعــض، 

والمســافة التــي تكــون كــبيرة عنــد الغضــب تصبــح بينــهما صــغيرة جــداًً.

ثــم نظــر الحكيــم إلى تلاميــذه وقــال: لــذا عندمــا تختلفــون على أمــر مــا، وعندمــا تتناقشــون لا تدعــوا 

قلوبكــم تتباعــد، لا تتفوهــوا بــكلمات قــد تبعدكــم عــن بعــض، وإلا ســوف يــأتي ذلــك اليــوم الــذي تتســع 

فيــه تلــك المســافة بينكــم إلى الدرجــة التــي لــن تســتطيعوا بعدهــا أن تجــدوا طريقــاًً للعــودة.

إعداد: قيس النجار

أفقي:
اشطب الأحرف من هذه الشجرة ؟؟؟؟؟؟؟؟؟؟ لتحصل على 

4 كلمات مكونة من 13 حرف تكمله لهذه الجملة: )ولد 
يسوع المسيح.........................(

	1 لقب أحد تلاميذ يسوع )10 حروف(..
	2 سفر من أسفار العهد القديم )5 حروف(..
	3 أول إنسان خلقه الله )3 حروف(..
	4 أحد كتاب الأناجيل )3 حروف(..
	5 لقب الذي حمل الصليب مع يسوع )7 حروف(..
	6 أخت مريم وتابعة يسوع )4 حروف(..
	7 الرج الذي آمن بمجرد رؤية يسوع )4 حروف(..
	8 مدينة زارها يسوع لحضور العرس )4 حروف(..
	9 المدينة التي منها يسوع )5 حروف(..

.	10 شهر من أشهر السنة الميلادية )حرفين(.
.	11 يوم من أيام الأسبوع )3 حروف(.
.	12 تمثال عبده العبرانيون في صحراء سيناء )3 حروف(.
.	13 زوجة إبراهيم )4 حروف(.
.	14 أين أسس هيكل سليمان )7 حروف(؟

ر ي ت أ ي م د أ ب م ح ل

ت ي ب ي ط ة ح م أ م ل

ج أ ن و ر أ ي ة د

ع ق أ ي م ل ر أ

و و ر أ و أ

ل ر خ ن ت ر

ي ل ي و

ق أ ي ت أ

ر ل ر

أ ج م

ي

أ

ة

ق

غ

ر

س

ش

ص

س

س



دومارا  |  العدد السابع  |  كانون الأول 2025 36

By: Rose Yako

The message of Humility
NATIVITY

 “A God who became so small could only be 
mercy and love.” - St Therese of Lisieux
In the Latin language Humiliatis stems from 
the term humus meaning “earth”. Continuing, 
the term Humulis meaning “lowly” is the 
state of which Jesus our Saviour came, out 
of the earth, as a vulnerable Child. One 
of the most lowly forms a King could be 
made incarnate. Why is it that our Chaldean 
Catholic Mass proclaims such humility? 
Every year we hear Luke 2: 1 - 20, where 
the angels came to the lowly Shepherds to 
tell them the glory of God has been made 
incarnate as a Baby “wrapped in swaddling 
clothes, laid in a manger” (Luke 2:12). This 
emphasis on poverty is further continued 
when Our Blessed Mother Mary and Her 
most Chaste Spouse St Joseph present 
Baby Jesus in the Temple, where they offer 
turtledoves and pigeons, a sacrifice known 
by the poor under Mosaic Law.
The Jewish turn away from such a lowly 
Messiah, but how can we deny the humanity 
yet Glory of Our Saviour, who shows us 
mercy by witnessing his own creation the 
way his creation experiences it and who can 
fully encompass love by becoming as lowly 
as we are.
Chaldean Catholics have always honoured, 
in a great way, the Kingship of our Lord. 
With our rich, martyrdom filled history, this is 
why our Gospel is rooted in the meekness 
of the Shepherds, as Luke calls out to the 
non-Jewish to proclaim that the good news 
is for everyone. The veneration of our Lord 
will never be forgotten within our roots, as 
we should always maintain emulating the 
haste of the Shepherds and the humility of 
our Saviour.

Theology

Christianity.
The Catechism’s teaching emphasizes that 
the Incarnation is both real and essential to our 
salvation. God did not save us from afar; He 
entered into our world, sharing our humanity in 
everything except sin, so that we might share in 
His divine life.

Part 2: The Incarnation According to the Church 
Fathers and the Ecumenical Councils
Since the early centuries of Christianity, the 
doctrine of the Incarnation has been at the heart 
of the Church’s preaching, teaching, and worship. 
The Church Fathers reflected deeply on the 
meaning of God becoming man, and their writings 
helped the Church defend the true faith, especially 
in times of confusion and heresy. Their insights, 
together with the teachings of the Ecumenical 
Councils, form the foundation of our understanding 
of the Incarnation today.
St. Athanasius spoke beautifully in his book On the 
Incarnation, writing:
“Being incorporeal by nature, and Word from the 
beginning, He has yet, out of the loving-kindness 
and goodness of His own Father, been manifested 
to us in a human body for our salvation.”
Athanasius emphasises that Christ took on human 
flesh not out of necessity but out of divine love—so 
that humanity might be saved through Him.
St. Irenaeus of Lyons also explained in his work 
Against Heresies that:
“So that what we had lost in Adam—namely, to be 
according to the image and likeness of God—we 
might recover in Christ Jesus.”
Here, Irenaeus teaches that Christ, the New 
Adam, restores humanity to the dignity we lost 
through sin. By becoming man, Christ renews and 
healed human nature.
It is also important to note that as heresies arose 
regarding the nature of Jesus Christ, the Church 
gathered together to defend the truth of the 
faith. One of the clearest examples is the First 
Ecumenical Council of Nicaea (325 AD), which 
responded to the Arian heresy by proclaiming the 
full divinity of Christ. The Council declared:
“We believe in one God, the Father all-powerful, 
maker of all things both seen and unseen.
And in one Lord Jesus Christ, the Son of God, the 
only-begotten, begotten from the Father, that is, 
from the substance of the Father, God from God, 
light from light, true God from true God, begotten 
not made, consubstantial with the Father; through 
whom all things came to be, both those in heaven 
and those on earth. For us humans and for our 
salvation He came down, became incarnate, 
became human, suffered, and rose on the third 
day. He ascended into the heavens and is coming 
again to judge the living and the dead.”
This solemn declaration preserved the true 
teaching of the Church: that Jesus Christ is true 
God from true God, equal to the Father in divinity, 
and that His Incarnation is a real, historical act for 
our salvation.



37 Domara  |  Issue 7  |  December 2025

Theology

The Incarnation is a fundamental belief in Christian 
theology and one of its most important doctrines. It 
holds that the second person of the Holy Trinity—
God the Son, the Logos—became human. This 
doctrine is central to understanding the nature of 
God and His relationship with humanity. However, 
some critics question how Christians can truly and 
wholeheartedly believe that God became a human 
being. To understand this belief more deeply, it is 
helpful to look at the broader context of human 
history. Across many cultures and belief systems, 
we find similar ideas where gods take human 
form. For instance, in Greek mythology, gods often 
transformed into human beings, and in Hinduism, 
deities such as Lord Vishnu have been believed to 
incarnate in human form.
Thus, while the idea of a god becoming human 
may seem remarkable, it is not entirely foreign to 
human history and understanding. The Christian 
doctrine of the Incarnation goes beyond mere 
mythology—it reveals God’s love and desire 
to connect with humanity in a profound and 
transformative way. When sin entered the world, it 
damaged the pure relationship humanity once had 
with God and caused us to lose the dignity with 
which we were created. Through the Incarnation, 
Jesus came to save us and bring us back to the 
dignity with which God created us. The Incarnation 
is not a mythical concept but a true and historical 
event. Believers and non-believers alike observed, 
interacted with, and wrote about Jesus Christ—
God in the flesh—during His time on Earth. This 
historical testimony reinforces the authenticity and 
reality of the Incarnation as a central moment in 
Christian history.

Part 1: What the Catechism Says About the 
Incarnation
The Catechism of the Catholic Church explains 

clearly and profoundly the doctrine of the 
Incarnation as a cornerstone of the Christian faith. 
It teaches that the eternal Son of God truly became 
man for our salvation.

The Catechism states in CCC 457:
“The Word became flesh for us in order to save us 
by reconciling us with God, who loved us and sent 
His Son to be the expiation for our sins.”

This statement highlights the primary purpose of 
the Incarnation: our salvation. God became man 
so that humanity could be restored to communion 
with Him.

The Catechism continues in CCC 461, affirming:
“The Church calls ‘Incarnation’ the fact that the 
Son of God assumed a human nature in order to 
accomplish our salvation.”
This means the Incarnation is not simply symbolic 
or poetic—it is a real and historical event in which 
God truly entered human history to save us.
To understand the nature of Jesus Christ, the 
Catechism provides an essential clarification in 
CCC 464:
“The unique and altogether singular event of the 
Incarnation of the Son of God does not mean that 
Jesus Christ is part God and part man, nor does 
it imply that He is the result of a confused mixture 
of the divine and the human. He became truly man 
while remaining truly God. Jesus Christ is true 
God and true man.”
This teaching is at the heart of Catholic belief. 
Jesus is not half-God, half-man, and He is not a 
mixture of divine and human elements. Instead, 
He is fully God and fully human—two complete 
natures united in one divine Person. This is 
known as the Hypostatic Union, a mystery that the 
Church has defended since the early centuries of 

By: Olivia Toma

IncarnationIncarnation
God’s Greatest Gift to HumanityGod’s Greatest Gift to Humanity

PART - 1-



دومارا  |  العدد السابع  |  كانون الأول 2025 38

Reflection

The Assyro-Chaldean liturgical year begins 
with the Season of Annunciation “Subara – 
 which consists ,(also known as Advent) ”ܣܘܒܪܐ
of four Sundays preceding the Feast of the 
Nativity of Our Lord. This season prepares the 
faithful for the salvific commemoration of the 
Incarnation. Each of its four Sundays highlights 
an event from the Gospel that preceded and 
prepared for the Birth of our Lord, as follows:
•	 First Sunday: Annunciation to Zechariah 

(Luke 1:1-25).
•	 Second Sunday: Annunciation to the 

Blessed Virgin Mary (Luke 1:26-56).
•	 Third Sunday: The Birth of St. John the 

Baptism (Luke 1:57-80).
•	 Fourth Sunday: Annunciation to St. Joseph 

(Matthew 1:18-25).
The theme of this season is joyful and hopeful, 
as the liturgical prayers unfold the Mystery 
of Incarnation and the prophecies that reveal 
God’s divine plan of salvation. This period 
also has a particular emphasis on the Blessed 
Virgin Mary and considers her essential 
cooperation in this divine plan.
This season is followed by the Season of 
the Nativity “Yaldeh d-Maran -  ܝܠܕܗ ܕܡܪܢ” 
which celebrates the great Mystery of the 
Incarnation of our Lord Jesus. This season 
lasts two Sundays (flexible), and the liturgical 
prayers particularly focus on the fulfilment 

The Liturgical Year of the Assyro-
Chaldean Church of the East

The Seasons of 
Annunciation 
and Nativity

By: Matthew Kaka

of prophecies concerning the birth of 
Emmanuel, God with us, who is the “great 
light” that shone on those “dwelling in the 
land of deep darkness” (Isaiah 9:2).
Below is an excerpt from the Ramsha (Vespers) 
of the feast of the Nativity, which expresses 
this beautifully:
“Come, let us praise the Lord: Let us all glorify 
the wondrous Child who is born unto us, for 
by Him the true light shone to those who 
were sitting in darkness. On account of this, let 
us all cry aloud with the heavenly multitudes 
and say: “Glory to God in the highest, and 
peace and tranquillity upon the earth, and 
good hope to mankind.” For in the fullness of 
time, He was revealed in the flesh from our 
race, and taught us that we out to know Him 
as the Maker of all things.”
It is worthy to note that one of the most 
ancient feasts of the Blessed Virgin Mary 
also falls during this period. Known as the 
“Felicitations to the Blessed Virgin Mary,” it is 
celebrated on the second day of Christmas. 
This feast reflects the longstanding eastern 
custom of congratulating a mother following 
the birth of her child. The Hudhra beautifully 
expresses this honour in the following hymn 
to the Blessed Virgin:
“Every age and time calls our Lady blest, the 
virgin Mary, the mother of God.”



39 Domara  |  Issue 7  |  December 2025

إعلانات المجلة



“For to you is born this day in the city of 
David a Savior, who is Christ the Lord”

(Luke 2: 11)


